
HISTOIRE DE LA SEMAINE DE PRIÈRE 

 POUR L’UNITÉ DES CHRÉTIENS

Le texte ci-dessous fut publié sous le titre 

 « La Semaine universelle de prière pour l’unité  » 

 dans Documents Épiscopat 2021/01,  
 La Semaine de prière pour l’unité des chrétiens, p. 13-19.

 
par Jean-Michel Destors, 

 Théologien catholique, membre d’Unité chrétienne 

 et du Conseil diocésain à l’œcuménisme du diocèse de Lyon.
et Alain Massini, 

 Pasteur retraité de l’Église protestante unie de France, 
 membre d’Unité chrétienne et du Groupe des Dombes.

La semaine universelle de prière pour l’unité des chrétiens a vu le jour en 1935, dans la première moitié du 
XXe siècle, qui aura été celui du rapprochement entre les chrétiens et de l’émergence du mouvement 
œcuménique.
Avant de nous intéresser à l’apport décisif du père Couturier qui fut non seulement à l’origine de la semaine de 
prière pour l’unité des chrétiens telle que nous la connaissons aujourd’hui, mais aussi du Groupe des Dombes, il 
convient de rappeler brièvement le contexte historique, principalement marqué par les initiatives des 
non-catholiques.

LES FRÉMISSEMENTS DU XIXe SIÈCLE DU CÔTÉ NON 
CATHOLIQUE
Depuis la rupture du XVIe siècle, les chrétiens n’ont jamais cessé de prier pour leur réconciliation[1]. On perçoit, 
au XIXe siècle, des tentatives de rapprochement chez les chrétiens non-catholiques. La nécessité d’une meilleure 
coopération les a amenés à créer les premières organisations internationales[2] qui conduiront, un siècle plus 
tard, à la création du Conseil œcuménique des Églises. Il convient d’en souligner quelques initiatives principales :

· L’Alliance évangélique, créée à Londres en 1846, lança le premier dimanche de janvier de l’année 
suivante, la première semaine de prière de l’Alliance évangélique, qui perdure encore aujourd’hui.

· L’Association pour la promotion de l’unité du christianisme, créée par des anglicans en 1857, avait pour 
but de réunir anglicans, orthodoxes et catholiques pour prier uniquement pour l’unité. Sur l’avis du 
Saint-Office, le pape Pie IX, en 1864, interdira aux catholiques d’y participer.

· La Communion anglicane, dès sa fondation en 1867, appelle à prier pour l’unité des chré En 1888, elle 
définira le socle doctrinal de la foi commune des Églises membres. Ce fonds doctrinal que l’on a 
coutume d’appeler le « Quadrilatère de Lambeth »[3] présente ces principes essentiels en quatre points 
et doit servir de base à son effort de rapprochement œcuménique avec les autres confessions 
chrétiennes. C’est la première tentative pour offrir un cadre au débat interconfessionnel.

Face à ces volontés d’union ou d’alliance, le pape Léon XIII, à la fin du siècle, invite les catholiques à instaurer une 
neuvaine de prière dans le temps de Pentecôte pour « hâter l’unité du peuple chrétien »[4], c’est-à-dire le « retour 
»[5] des chrétiens séparés à l’Église catholique romaine.

 

https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html


LE CONTEXTE DU DÉBUT DU XXe SIÈCLE
Le travail institutionnel
Les tentatives d’union et de dialogue entreprises par les non-catholiques au cours du XIXe siècle vont se 
développer dans les premières décennies du XXe. Lors de la conférence missionnaire d’Édimbourg en 1910, qui 
est considérée comme le début du mouvement œcuménique, la question de la nécessaire unité[6] des Églises 
sera posée.
Ce n’est qu’après la Première Guerre mondiale que le mouvement œcuménique va se développer. En 1920, le 
patriarche orthodoxe de Constantinople, Mgr Dorothée, adressa une lettre encyclique dans laquelle il appelait 
toutes les Églises à développer des relations étroites et à collaborer en matière de progrès religieux et de 
bienfaisance. Cette même année, les évêques de la Communion anglicane adressèrent un appel similaire. 
Protestants, anglicans et orthodoxes vont œuvrer ensemble pour traduire d’une façon nouvelle l’unité de l’Église 
et chercher comment la manifester d’une manière concrète. Dès lors sont créés Vie et action (Christianisme 
pratique) à Stockholm en 1925 et Foi et Constitution à Lausanne, en 1927, qui jettera les bases de ce qui 
deviendra le Conseil œcuménique des Églises[7].
L’Église catholique romaine restera en retrait. Dans l’encyclique Mortalium animos de 1928, le pape Pie XI 
critiquera et condamnera ce mouvement et interdira aux catholiques d’y participer : « On comprend donc, 
Vénérables Frères, pourquoi ce Siège Apostolique n’a jamais autorisé ses fidèles à prendre part aux congrès des 
non-catholiques : il n’est pas permis, en effet, de procurer la réunion des chrétiens autrement qu’en poussant au 
retour des dissidents à la seule véritable Église du Christ, puisqu’ils ont eu jadis le malheur de s’en séparer »[8].

 
L’octave de prière de Paul Wattson
À côté de ces mouvements institutionnels, un épiscopalien américain, le révérend Lewis Wattson[9], proche des 
communautés anglicanes favorables à une union avec Rome, fonda avec Lurana White une communauté de 
spiritualité franciscaine vouée à la promotion de l’unité de l’Église, The Society of the Atonement. À l’automne 
1908, les sœurs et les frères de l’Atonement, seront accueillis officiellement dans l’Église catholique romaine.
Inspiré sans doute par l’appel de Léon XIII, Wattson lança en 1908, du 18 au 25 janvier, une « octave de prière 
pour l’unité de l’Église », dans l’esprit d’un retour à Rome des chrétiens séparés, qui sera reconnue en 1916 par le 
pape Pie X.
Ce bref rappel des questions qui travaillaient les chrétiens à l’époque où l’abbé Couturier entreprenait son 
ministère nous paraît important pour comprendre son évolution et la genèse de sa conception d’un œcuménisme 
spirituel qui va révolutionner l’approche de l’unité et de l’œcuménisme. 



L’INTUITION DE L’ABBÉ COUTURIER : LA 
TRANSFORMATION DE L’OCTAVE
L’abbé Paul Couturier (1881-1953)[10], prêtre diocésain ordonné en 1906, licencié en sciences physiques, 
enseigne les sciences à l’institution des Chartreux à Lyon, pendant près de quarante ans, de 1907 à 1946.
Dès 1923, le père Albert Valensin, jésuite, professeur aux Facultés catholiques de Lyon, lui parle de la misère des 
exilés russes à Lyon après la révolution de 1917. Paul Couturier et sa sœur aînée se dépensent sans compter pour 
les aider. Couturier découvre leur attachement à l’orthodoxie, attachement qui résiste à ses essais de 
prosélytisme.
En 1932, sur le conseil d’un ami, Couturier part faire une retraite au prieuré bénédictin de l’Union à 
Amay-sur-Meuse en Belgique (prieuré fondé en 1925 par le bénédictin dom Lambert Beauduin, transféré à 
Chevetogne en 1939). Il y expérimente la prière liturgique selon les deux rites, romain et byzantin (grec ou slave) 
et découvre une théologie de la liturgie développée par le fondateur, novatrice pour l’unité des chrétiens. C’est 
aussi à Amay que Paul Couturier songe à une possible célébration à Lyon de l’octave de prière initiée par Paul 
Wattson en 1908. C’est le point de départ de son engagement œcuménique.
Vingt ans après l’arrivée des premiers réfugiés, le 18 décembre 1932, à côté de l’église Saint-François-de-Sales, 
est inaugurée une chapelle, placée sous le vocable de Saint-Irénée, où est célébrée la liturgie byzantine-slave 
pour les russes catholiques.
Du 20 au 22 janvier 1933, Couturier lance à Lyon, en l’église Saint-François-de-Sales, trois jours (un triduum) de 
prière pour l’unité sur la base de la formule unioniste d’un retour à l’Église catholique. Le triduum devint, dès 
l’année suivante, « octave de prière pour l’unité des chrétiens » puis « semaine de prière pour l’unité chrétienne », 
du 18 au 25 janvier de chaque année. Soutenus par le métropolite Euloge, des orthodoxes participent à la 
semaine à partir de 1935. Par petites touches, il subvertit la formule unioniste jusqu’à ce qu’elle devienne, en 
1937, « l’universelle prière des chrétiens pour l’unité chrétienne » (cf. Revue apologétique, novembre 1937), « 
comme le Christ la veut et par les moyens qu’il voudra ». Il n’est plus question d’un retour au bercail romain mais 
d’une émulation spirituelle convergente avec le vœu du Christ : « Qu’ils soient un » (Jn 17, 11).
Dès lors, l’« œcuménisme spirituel » est né : les divers rameaux de la chrétienté peuvent s’approprier une prière 
dépourvue de tout accent prosélyte. Mais les deux formules restent en concurrence : d’un côté, l’abbé Couturier 
et son successeur le sulpicien Pierre Michalon à la tête du centre Unité chrétienne, de l’autre, le mouvement 
romain Unitas appuyé par les assomptionnistes et les franciscains de l’Atonement fondés par Paul Wattson.

DÉVELOPPEMENTS DE LA SEMAINE DE PRIÈRE 
UNIVERSELLE POUR L’UNITÉ DES CHRÉTIENS
Le mouvement de la Semaine de prière pour l’unité chrétienne a rapidement pris une dimension 
interconfessionnelle et internationale. L’abbé lyonnais composa et envoya dans le monde entier ses fameux « 
tracts » (73 000 en février 1953, un mois avant sa mort !), à ses propres frais, à partir de son bureau à l’institution 
des Chartreux. Ces tracts donnaient un thème pour l’année, des textes bibliques et prières pour chaque jour de la 
semaine, voire un chant composé pour l’occasion, dans des formes diverses allant du feuillet dépliant à la 
brochure d’une vingtaine de pages.
Dès le début, le programme de la semaine de prière comprenait des conférences données à Lyon par des 
orateurs très variés permettant de s’initier à la théologie comparée des grandes religions. Entre 1933 et 1939, 
cinquante-deux personnalités, souvent de premier plan, se seraient exprimées.
Dès l’été 1937, un petit groupe de prêtres et de pasteurs suisses-allemands se réunit quatre jours pour une 
rencontre spirituelle interconfessionnelle à l’abbaye trappiste de Notre-Dame-des Dombes (Ain). Les années 
suivantes, les rencontres ont lieu soit à Notre-Dame-des-Dombes (1939) soit à Erlenbach en Suisse alémanique 
(1938 et 1940). C’est en cette même abbaye que naîtra, en septembre 1942, le groupe de travail théologique 
œcuménique appelé « Groupe des Dombes ».
Grâce à un émigré russe lyonnais, Couturier prend contact avec des anglicans favorables à une union entre 
l’Église anglicane et l’Église romaine, lors de voyages en Grande-Bretagne en 1937 et 1938. En quelques années, 
The Universal Week of Prayer for Christian Unity de l’abbé lyonnais se substituera à The Church Unity Octave de 
Paul Wattson.
À la suite de divers entretiens et contacts au début de l’année 1940, Couturier apporte son soutien à la naissance 
d’une communauté religieuse protestante fondée sur la prière pour l’unité, la communauté des sœurs de 



Grandchamp (dans le canton de Neuchâtel, en Suisse), pour laquelle il écrira de très beaux textes spirituels. À 
l’automne de cette même année 1940, il rencontre à Lyon le pasteur réformé suisse Roger Schütz qui envisage 
aussi de créer à Taizé (Saône-et-Loire) une communauté monastique œcuménique. Cette communauté verra le 
jour en 1949.
En 1942 paraît le premier numéro des Pages documentaires, l’ancêtre de la revue Unité chrétienne. Paul Couturier, 
l’année suivante, évoque dans cette publication l’idée du « monastère invisible » qui, tout au long de l’année et 
pas seulement pendant la semaine de prière, réunit dans la prière tous les chrétiens des différentes confessions 
qui se soucient de l’unité. Ce « monastère invisible » ne fera jamais l’objet d’un exposé didactique.
Après la guerre, l’essentiel de ses forces passe dans la diffusion de sa formule de prière, en France et au-delà. Le 
soutien du cardinal Gerlier, archevêque de Lyon, le protège des soupçons de Rome à l’encontre de sa démarche 
irénique.
L’abbé Couturier meurt à la tâche, en 1953, avant de voir le triomphe de l’œcuménisme spirituel à Vatican II. Dans 
le décret sur l’œcuménisme (Unitatis redintegratio), au n° 8, le Concile valide la formule de Couturier : « Cette 
conversion du cœur et cette sainteté de vie, ensemble avec les prières publiques et privées pour l’unité des chrétiens, 
doivent être regardées comme l’âme de tout l’œcuménisme et peuvent à bon droit être appelées œcuménisme 
spirituel. ».
 



 

---------------------- 

Notes
[1] On se souviendra notamment des propositions du théologien tchèque Jan Amos Comenius, le père de la 
pédagogie moderne, qui, déjà au XVIIe siècle, proposait un processus d’union des Églises.
[2] Dès le début du XIXe siècle sont créées des sociétés, des unions, des alliances : Société biblique et étrangère 
(1804), Société des missions (1822), Alliance évangélique (1846), Association pour la promotion de l’unité du 
christianisme, créée par des anglicans (1857), fondation de la Communion anglicane (1867), ébauche de la 
Fédération luthérienne mondiale (1868), Alliance mondiale des Églises réformées (1875), Conférence œcuménique 
méthodiste (1881), Conférence des évêques vieux-catholiques (1889), Conseil international des Églises 
congrégationalistes (1891), Alliance baptiste mondiale (1905).
[3] L’objectif affiché de cette base doctrinale était la réunion des Églises séparées, et les quatre piliers sur lesquels 
il s’appuie sont :

· l’Écriture sainte, qui renferme tout ce qui est nécessaire au salut et forme le recours ultime en matière de 
foi ;

· le symbole de Nicée-Constantinople et le symbole des apôtres, en constituent des exposés suffisants ;
· les sacrements institués par le Christ lui-même : baptême et eucharistie ;
· l’épiscopat historique, adapté aux conditions

[4] Cf. la lettre encyclique Divinum illud munus de Léon XIII, publiée en 1897. Extrait cité par ANNE-NOËLLE 
CLÉMENT, L’abbé Paul Couturier, unité des chrétiens et unité de l’humanité, Lyon, Olivétan, 2015, p. 22 : « Il y a 
deux ans, dans Notre Lettre Provida matris, Nous recommandions pour la Pentecôte des prières destinées à hâter 
l’unité du peuple chrétien ; aujourd’hui, il Nous plaît de prendre à ce sujet des décisions plus étendues. Nous 
décrétons donc et Nous ordonnons que dans tout le monde catholique, cette année et les suivantes, une neuvaine 
soit faite avant la Pentecôte dans toutes les églises paroissiales, et, si l’Ordinaire le juge bon, dans toutes les églises. 
»
[5] Sur la doctrine catholique du « retour », cf. ANNE-NOËLLE CLÉMENT, op. cit., p 21.
[6] Lors de cette conférence, un délégué asiatique, M. Cheng Ching Yi, parlant au nom des « jeunes Églises » 
supplia les missions d’apporter aux païens « une Église chrétienne unie sans divisions confessionnelles ». Sa 
supplique fut entendue car les participants furent aussi, au cours de la conférence, confrontés pour la première 
fois au problème de ne pouvoir prendre la communion ensemble.
[7] Cf. sur ce point : RENÉ BEAUPÈRE, L’œcuménisme, Paris, Centurion, 1991, pp. 17-25.
[8] On trouvera le texte de Mortalium animos, Lettre encyclique de sa sainteté le pape Pie XI sur l’unité de la 
véritable Église, publiée le 6 janvier 1928, sur le site du Vatican : http//www.vatican.va
[9] Le révérend Lewis Wattson prendra le nom de Paul Wattson après sa conversion au catholicisme en 1908.
[10] D’après ÉTIENNE FOUILLOUX, Les catholiques et l’unité chrétienne du XIXe au XXe siècle. Itinéraires européens 
d’expression française, Éd. du Centurion, 1982, Paris, pp. 269-345, 490-510, 625-648, et ANNE-NOËLLE CLÉMENT, 
L’abbé Paul Couturier. Unité des chrétiens et unité de l’humanité, Lyon, éd. Olivétan, 2015.

Commandez Documents Épiscopat, 2021/1, 
 La Semaine de prière pour l’unité des chrétiens

 

https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html


QUELQUES DATES IMPORTANTES  DANS L’HISTOIRE DE LA SEMAINE DE PRIÈRE POUR L’UNITÉ DES 
CHRÉTIENS 

1740  En Écosse, naissance d’un mouvement pentecôtiste avec des liens en Amérique du Nord, dont 
le message pour le renouveau de la foi appelle à prier pour toutes les Églises et avec elles. 

1820  Le  Révérend  James  Haldane  Stewart  publie  :  Conseils  pour l’union  générale  des  
chrétiens,  en vue d’une effusion de l’Esprit (Hints for the outpouring of the Spirit). 

1840  Le  Révérend  Ignatius  Spencer,  un  converti  au  catholicisme  romain,  suggère  une  « Union  
de prière pour l’unité ». 

1867  La première assemblée des évêques anglicans à Lambeth insiste sur la prière pour l’unité, dans 
l’introduction à ses résolutions. 

1894  Le Pape Léon XIII encourage la pratique de l’Octave de la Prière pour l’unité dans le contexte 
de la Pentecôte. 

1908  Célébration de « l’Octave pour l’unité de l’Église » à l’initiative du Révérend Père Paul 
Wattson. 

1926  Le  Mouvement  « Foi  et  Constitution »  commence  la  publication  de  « Suggestions  pour  
une Octave de prière pour l’unité des chrétiens ». 

1935  En  France,  l’abbé  Paul  Couturier  se  fait  l’avocat  de  la  « Semaine  universelle  de  prière  
pour l’unité  des  chrétiens  sur  la  base  d’une  prière  conçue  pour  l’unité  que  veut  le  Christ,  par  
les moyens qu’Il veut ». 

1958 Le  Centre  « Unité  chrétienne »  de  Lyon  (France)  commence  à  préparer  le  thème  pour  la 
Semaine  de  prière  en  collaboration  avec  la  Commission  « Foi  et  Constitution »  du  Conseil 
œcuménique des Églises. 

1964 À  Jérusalem,  le  Pape  Paul  VI  et  le  Patriarche  Athénagoras  Ier récitent  ensemble  la  prière  
du Christ « que tous soient un » (Jn 17). 

1964  Le  Décret  sur  l’œcuménisme  du  Concile  Vatican  II  souligne  que  la  prière  est  l’âme  du 
mouvement œcuménique, et encourage la pratique de la Semaine de Prière. 

1966  La Commission « Foi  et Constitution » et  le Secrétariat pour l’unité des chrétiens (aujourd’hui 
Conseil pontifical pour la promotion de l’unité des chrétiens) de l’Église catholique décident de 
préparer ensemble le texte pour la Semaine de Prière de chaque année. 

1968 Pour  la  première  fois,  la  Semaine  de  prière  est  célébrée  sur  la  base  des  textes  élaborés  
en collaboration par « Foi et Constitution » et le Secrétariat pour l’unité des chrétiens (aujourd’hui 
Conseil pontifical pour la promotion de l’unité des chrétiens). 

1975 Première célébration de la Semaine de prière à partir de textes préparés sur la base d’un projet 
proposé  par  un  groupe  œcuménique  local.  Ce  nouveau  mode  d’élaboration  des  textes  est 
inauguré par un groupe œcuménique d’Australie. 



1988 Les textes de la Semaine de prière sont utilisés pour la célébration inaugurale de la Fédération 
chrétienne de Malaisie rassemblant les principaux groupes chrétiens de ce pays. 

1994 Le  groupe  international  ayant  préparé  les  textes  pour  1996  compte,  entre  autres,  des 
représentants de la YMCA et de la YWCA. 

2004 Accord entre Foi et Constitution (Conseil œcuménique des Églises) et le Conseil pontifical pour 
la  promotion  de  l’unité  des  chrétiens  (Église  catholique)  pour  que  le  livret  de  la  Semaine  de 
prière  pour  l’unité  des  chrétiens  soit  officiellement  conjointement  publié  et  présenté  sous  un 
même format. 

2008 Célébration  du  centenaire  de  la  Semaine  de  prière  pour  l’unité  des  chrétiens  (l’Octave  
pour l’unité de l’Église, son prédécesseur, fut célébrée pour la première fois en 1908). 

2017 À l’occasion de la commémoration du 500e anniversaire de la Réforme, les textes de la 
Semaine de prière 2017 sont préparés par des chrétiens d’Allemagne. 


