HISTOIRE DE LA SEMAINE DE PRIERE
POUR L'UNITE DES CHRETIENS

Le texte ci-dessous fut publié sous le titre
« La Semaine universelle de priére pour I'unité »
dans Documents Episcopat 2021/01,
La Semaine de priére pour l'unité des chrétiens, p. 13-19.

par Jean-Michel Destors,
Théologien catholique, membre d'Unité chrétienne
et du Conseil diocésain a I'oecuménisme du diocése de Lyon.
et Alain Massini,
Pasteur retraité de I’Eglise protestante unie de France,
membre d'Unité chrétienne et du Groupe des Dombes.

La semaine universelle de priére pour I'unité des chrétiens a vu le jour en 1935, dans la premiére moitié du
XXe siecle, qui aura été celui du rapprochement entre les chrétiens et de I'émergence du mouvement
ocecuménique.

Avant de nous intéresser a l'apport décisif du pere Couturier qui fut non seulement a l'origine de la semaine de
priere pour l'unité des chrétiens telle que nous la connaissons aujourd’hui, mais aussi du Groupe des Dombes, il
convient de rappeler brievement le contexte historique, principalement marqué par les initiatives des
non-catholiques.

LES FREMISSEMENTS DU XIXe SIECLE DU COTE NON
CATHOLIQUE

Depuis la rupture du XVle siécle, les chrétiens n‘ont jamais cessé de prier pour leur réconciliation[1]. On percoit,
au XIXe siécle, des tentatives de rapprochement chez les chrétiens non-catholiques. La nécessité d’'une meilleure
coopération les a amenés a créer les premiéres organisations internationales[2] qui conduiront, un siécle plus
tard, & la création du Conseil cecuménique des Eglises. Il convient d’en souligner quelques initiatives principales :
L'Alliance évangélique, créée a Londres en 1846, lanca le premier dimanche de janvier de l'année
suivante, la premiere semaine de priére de I'Alliance évangélique, qui perdure encore aujourd’hui.
L'Association pour la promotion de I'unité du christianisme, créée par des anglicans en 1857, avait pour
but de réunir anglicans, orthodoxes et catholiques pour prier uniguement pour l'unité. Sur l'avis du
Saint-Office, le pape Pie IX, en 1864, interdira aux catholiques d'y participer.
La Communion anglicane, dés sa fondation en 1867, appelle a prier pour l'unité des chré En 1888, elle
définira le socle doctrinal de la foi commune des Eglises membres. Ce fonds doctrinal que I'on a
coutume d'appeler le « Quadrilatere de Lambeth »[3] présente ces principes essentiels en quatre points
et doit servir de base a son effort de rapprochement cecuménique avec les autres confessions
chrétiennes. C'est la premiére tentative pour offrir un cadre au débat interconfessionnel.
Face a ces volontés d'union ou d'alliance, le pape Léon XllI, a la fin du siécle, invite les catholiques a instaurer une
neuvaine de priére dans le temps de PentecOte pour « hdter l'unité du peuple chrétien »[4], c'est-a-dire le « retour
»[5] des chrétiens séparés a 'Eglise catholique romaine.


https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html

LE CONTEXTE DU DEBUT DU XXe SIECLE
Le travail institutionnel

Les tentatives d'union et de dialogue entreprises par les non-catholiques au cours du XIXe siécle vont se
développer dans les premiéres décennies du XXe. Lors de la conférence missionnaire d'Edimbourg en 1910, qui
est considérée comme le début du mouvement cecuménique, la question de la nécessaire unité[6] des Eglises
sera posée.

Ce n'est qu'aprés la Premiére Guerre mondiale que le mouvement cecuménique va se développer. En 1920, le
patriarche orthodoxe de Constantinople, Mgr Dorothée, adressa une lettre encyclique dans laquelle il appelait
toutes les Eglises & développer des relations étroites et a collaborer en matiére de progrés religieux et de
bienfaisance. Cette méme année, les évéques de la Communion anglicane adresseérent un appel similaire.
Protestants, anglicans et orthodoxes vont ceuvrer ensemble pour traduire d’une facon nouvelle I'unité de I'Eglise
et chercher comment la manifester d'une maniére concréte. Dés lors sont créés Vie et action (Christianisme
pratique) a Stockholm en 1925 et Foi et Constitution a Lausanne, en 1927, qui jettera les bases de ce qui
deviendra le Conseil cecuménique des Eglises[7].

L'Eglise catholique romaine restera en retrait. Dans I'encyclique Mortalium animos de 1928, le pape Pie XI
critiquera et condamnera ce mouvement et interdira aux catholiques d'y participer : « On comprend donc,
Vénérables Fréres, pourquoi ce Siége Apostolique n‘a jamais autorisé ses fideles a prendre part aux congres des
non-catholiques : il n'est pas permis, en effet, de procurer la réunion des chrétiens autrement qu'en poussant au
retour des dissidents a la seule véritable Eglise du Christ, puisqu'ils ont eu jadis le malheur de s'en séparer »[8].

L’octave de priere de Paul Wattson

A coté de ces mouvements institutionnels, un épiscopalien américain, le révérend Lewis Wattson[9], proche des
communautés anglicanes favorables a une union avec Rome, fonda avec Lurana White une communauté de
spiritualité franciscaine vouée a la promotion de l'unité de I'Eglise, The Society of the Atonement. A I'automne
1908, les sceurs et les freres de I’Atonement, seront accueillis officiellement dans I'Eglise catholique romaine.
Inspiré sans doute par I'appel de Léon XllI, Wattson lanca en 1908, du 18 au 25 janvier, une « octave de priere
pour l'unité de I'Eglise », dans I'esprit d'un retour & Rome des chrétiens séparés, qui sera reconnue en 1916 par le
pape Pie X.

Ce bref rappel des questions qui travaillaient les chrétiens a I'époque ou I'abbé Couturier entreprenait son
ministére nous parait important pour comprendre son évolution et la genése de sa conception d'un cecuménisme
spirituel qui va révolutionner I'approche de I'unité et de I'cecuménisme.



L'INTUITION DE L'’ABBE COUTURIER : LA
TRANSFORMATION DE L'OCTAVE

L'abbé Paul Couturier (1881-1953)[10], prétre diocésain ordonné en 1906, licencié en sciences physiques,
enseigne les sciences a l'institution des Chartreux a Lyon, pendant prés de quarante ans, de 1907 a 1946.

Dés 1923, le pere Albert Valensin, jésuite, professeur aux Facultés catholiques de Lyon, lui parle de la misére des
exilés russes a Lyon apres la révolution de 1917. Paul Couturier et sa sceur ainée se dépensent sans compter pour
les aider. Couturier découvre leur attachement a l'orthodoxie, attachement qui résiste a ses essais de
prosélytisme.

En 1932, sur le conseil d’'un ami, Couturier part faire une retraite au prieuré bénédictin de I'Union a
Amay-sur-Meuse en Belgique (prieuré fondé en 1925 par le bénédictin dom Lambert Beauduin, transféré a
Chevetogne en 1939). Il y expérimente la priére liturgique selon les deux rites, romain et byzantin (grec ou slave)
et découvre une théologie de la liturgie développée par le fondateur, novatrice pour l'unité des chrétiens. C'est
aussi a Amay que Paul Couturier songe a une possible célébration a Lyon de l'octave de priére initiée par Paul
Wattson en 1908. C'est le point de départ de son engagement cecuménique.

Vingt ans aprés l'arrivée des premiers réfugiés, le 18 décembre 1932, a c6té de I'église Saint-Frangois-de-Sales,
est inaugurée une chapelle, placée sous le vocable de Saint-Irénée, ou est célébrée la liturgie byzantine-slave
pour les russes catholiques.

Du 20 au 22 janvier 1933, Couturier lance a Lyon, en I'église Saint-Francois-de-Sales, trois jours (un triduum) de
priére pour I'unité sur la base de la formule unioniste d'un retour & I'Eglise catholique. Le triduum devint, dés
I'année suivante, « octave de priére pour |'unité des chrétiens » puis « semaine de priére pour |'unité chrétienne »,
du 18 au 25 janvier de chaque année. Soutenus par le métropolite Euloge, des orthodoxes participent a la
semaine a partir de 1935. Par petites touches, il subvertit la formule unioniste jusqu'a ce qu'elle devienne, en
1937, « luniverselle priere des chrétiens pour l'unité chrétienne » (cf. Revue apologétique, novembre 1937), «
comme le Christ la veut et par les moyens qu'il voudra ». Il n'est plus question d’un retour au bercail romain mais
d'une émulation spirituelle convergente avec le voeu du Christ : « Qu'ils soient un » (Jn 17, 11).

Dés lors, I'« cecuménisme spirituel » est né : les divers rameaux de la chrétienté peuvent s'approprier une priere
dépourvue de tout accent prosélyte. Mais les deux formules restent en concurrence : d'un c6té, I'abbé Couturier
et son successeur le sulpicien Pierre Michalon a la téte du centre Unité chrétienne, de l'autre, le mouvement
romain Unitas appuyé par les assomptionnistes et les franciscains de I'Atonement fondés par Paul Wattson.

DEVELOPPEMENTS DE LA SEMAINE DE PRIERE
UNIVERSELLE POUR L'UNITE DES CHRETIENS

Le mouvement de la Semaine de priere pour l'unité chrétienne a rapidement pris une dimension
interconfessionnelle et internationale. L'abbé lyonnais composa et envoya dans le monde entier ses fameux «
tracts » (73 000 en février 1953, un mois avant sa mort !), a ses propres frais, a partir de son bureau a l'institution
des Chartreux. Ces tracts donnaient un théme pour I'année, des textes bibliques et priéres pour chaque jour de la
semaine, voire un chant composé pour l'occasion, dans des formes diverses allant du feuillet dépliant a la
brochure d'une vingtaine de pages.

Dés le début, le programme de la semaine de priére comprenait des conférences données a Lyon par des
orateurs tres variés permettant de s'initier a la théologie comparée des grandes religions. Entre 1933 et 1939,
cinquante-deux personnalités, souvent de premier plan, se seraient exprimées.

Dés I'été 1937, un petit groupe de prétres et de pasteurs suisses-allemands se réunit quatre jours pour une
rencontre spirituelle interconfessionnelle a I'abbaye trappiste de Notre-Dame-des Dombes (Ain). Les années
suivantes, les rencontres ont lieu soit a Notre-Dame-des-Dombes (1939) soit a Erlenbach en Suisse alémanique
(1938 et 1940). C'est en cette méme abbaye que naitra, en septembre 1942, le groupe de travail théologique
cecuménique appelé « Groupe des Dombes ».

Grace a un émigré russe lyonnais, Couturier prend contact avec des anglicans favorables a une union entre
I'Eglise anglicane et I'Eglise romaine, lors de voyages en Grande-Bretagne en 1937 et 1938. En quelques années,
The Universal Week of Prayer for Christian Unity de I'abbé lyonnais se substituera a The Church Unity Octave de
Paul Wattson.

A la suite de divers entretiens et contacts au début de I'année 1940, Couturier apporte son soutien a la naissance
d'une communauté religieuse protestante fondée sur la priére pour l'unité, la communauté des sceurs de



Grandchamp (dans le canton de Neuchatel, en Suisse), pour laquelle il écrira de trés beaux textes spirituels. A
I'automne de cette méme année 1940, il rencontre a Lyon le pasteur réformé suisse Roger Schiitz qui envisage
aussi de créer a Taizé (Sabne-et-Loire) une communauté monastique cecuménique. Cette communauté verra le
jour en 1949.

En 1942 parait le premier numéro des Pages documentaires, I'ancétre de la revue Unité chrétienne. Paul Couturier,
I'année suivante, évoque dans cette publication l'idée du « monastére invisible » qui, tout au long de I'année et
pas seulement pendant la semaine de priére, réunit dans la priére tous les chrétiens des différentes confessions
qui se soucient de 'unité. Ce « monastere invisible » ne fera jamais I'objet d'un exposé didactique.

Apres la guerre, I'essentiel de ses forces passe dans la diffusion de sa formule de priére, en France et au-dela. Le
soutien du cardinal Gerlier, archevéque de Lyon, le protége des soupcons de Rome a I'encontre de sa démarche
irénique.

L'abbé Couturier meurt a la tache, en 1953, avant de voir le triomphe de I'coecuménisme spirituel a Vatican Il. Dans
le décret sur I',ecuménisme (Unitatis redintegratio), au n° 8, le Concile valide la formule de Couturier : « Cette
conversion du cceur et cette sainteté de vie, ensemble avec les priéres publiques et privées pour l'unité des chrétiens,
doivent étre regardées comme ['‘Gme de tout l'cecuménisme et peuvent a bon droit étre appelées cecuménisme
spirituel. ».



Notes
[1] On se souviendra notamment des propositions du théologien tcheque Jan Amos Comenius, le pere de la
pédagogie moderne, qui, déja au XVlle siécle, proposait un processus d'union des Eglises.
[2] Dés le début du XIXe siécle sont créées des sociétés, des unions, des alliances : Société biblique et étrangere
(1804), Société des missions (1822), Alliance évangélique (1846), Association pour la promotion de I'unité du
christianisme, créée par des anglicans (1857), fondation de la Communion anglicane (1867), ébauche de la
Fédération luthérienne mondiale (1868), Alliance mondiale des Eglises réformées (1875), Conférence cecuménique
méthodiste (1881), Conférence des évéques vieux-catholiques (1889), Conseil international des Eglises
congrégationalistes (1891), Alliance baptiste mondiale (1905).
[3] L'objectif affiché de cette base doctrinale était la réunion des Eglises séparées, et les quatre piliers sur lesquels
il s‘appuie sont :
- IEcriture sainte, qui renferme tout ce qui est nécessaire au salut et forme le recours ultime en matiére de
foi;
le symbole de Nicée-Constantinople et le symbole des apotres, en constituent des exposés suffisants ;
les sacrements institués par le Christ lui-méme : baptéme et eucharistie ;
I'épiscopat historique, adapté aux conditions
4] Cf la lettre encyclique Divinum illud munus de Léon Xlll, publiée en 1897. Extrait cité par ANNE-NOELLE
CLEMENT, L'abbé Paul Couturier, unité des chrétiens et unité de ['humanité, Lyon, Olivétan, 2015, p. 22 : « Ly a
deux ans, dans Notre Lettre Provida matris, Nous recommandions pour la Pentecéte des prieres destinées a hater
l'unité du peuple chrétien ; aujourd’hui, il Nous plait de prendre a ce sujet des décisions plus étendues. Nous
décrétons donc et Nous ordonnons que dans tout le monde catholique, cette année et les suivantes, une neuvaine
soit faite avant la Pentecote dans toutes les églises paroissiales, et, si l'Ordinaire le juge bon, dans toutes les églises.
»
[5] Sur la doctrine catholique du « retour », cf. ANNE-NOELLE CLEMENT, op. cit, p 21.
[6] Lors de cette conférence, un délégué asiatique, M. Cheng Ching Yi, parlant au nom des « jeunes Eglises »
supplia les missions d'apporter aux paiens « une Eglise chrétienne unie sans divisions confessionnelles ». Sa
supplique fut entendue car les participants furent aussi, au cours de la conférence, confrontés pour la premiéere
fois au probléme de ne pouvoir prendre la communion ensemble.
[71 Cf sur ce point : RENE BEAUPERE, L'cecuménisme, Paris, Centurion, 1991, pp. 17-25.
[8] On trouvera le texte de Mortalium animos, Lettre encyclique de sa sainteté le pape Pie XI sur l'unité de la
véritable Eglise, publiée le 6 janvier 1928, sur le site du Vatican : http//www.vatican.va
[9] Le révérend Lewis Wattson prendra le nom de Paul Wattson aprés sa conversion au catholicisme en 1908.
[10] D'aprés ETIENNE FOUILLOUX, Les catholiques et l'unité chrétienne du XIXe au XXe siecle. Itinéraires européens
d'expression frangaise, Ed. du Centurion, 1982, Paris, pp. 269-345, 490-510, 625-648, et ANNE-NOELLE CLEMENT,
L'abbé Paul Couturier. Unité des chrétiens et unité de l'humanité, Lyon, éd. Olivétan, 2015.

Commandez Documents Episcopat, 2021/1,
La Semaine de priere pour l'unité des chrétiens



https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.editions-olivetan.com/oecumenisme/728-l-abbe-paul-couturier-unite-des-chretiens-et-unite-de-l-humanite.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/fr/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html
https://publications.cef.fr/numeros-2021/680-la-semaine-de-priere-pour-l-unite-des-chretiens.html

QUELQUES DATES IMPORTANTES DANS L’HISTOIRE DE LA SEMAINE DE PRIERE POUR L’UNITE DES
CHRETIENS

1740 En Ecosse, naissance d’'un mouvement pentecdtiste avec des liens en Amérique du Nord, dont
le message pour le renouveau de la foi appelle a prier pour toutes les Eglises et avec elles.

1820 Le Révérend James Haldane Stewart publie : Conseils pour I'union générale des
chrétiens, en vue d’une effusion de I'Esprit (Hints for the outpouring of the Spirit).

1840 Le Révérend Ignatius Spencer, un converti au catholicisme romain, suggére une « Union
de priere pour l'unité ».

1867 La premiere assemblée des évéques anglicans a Lambeth insiste sur la priére pour l'unité, dans
I'introduction a ses résolutions.

1894 Le Pape Léon Xlll encourage la pratique de I'Octave de la Priere pour I'unité dans le contexte
de la Pentecote.

1908 Célébration de « I'Octave pour 'unité de I'Eglise » a I'initiative du Révérend Pére Paul
Wattson.

1926 Le Mouvement « Foi et Constitution » commence la publication de « Suggestions pour
une Octave de priere pour I'unité des chrétiens ».

1935 En France, I'abbé Paul Couturier se fait I'avocat de la « Semaine universelle de priére
pour I'unité des chrétiens sur la base d’une priere congue pour l'unité que veut le Christ, par
les moyens qu’ll veut ».

1958 Le Centre « Unité chrétienne » de Lyon (France) commence a préparer le theme pour la
Semaine de priere en collaboration avec la Commission « Foi et Constitution » du Conseil
cecuménique des Eglises.

1964 A Jérusalem, le Pape Paul VI et le Patriarche Athénagoras ler récitent ensemble la priére
du Christ « que tous soient un » (Jn 17).

1964 Le Décret sur I',ecuménisme du Concile Vatican Il souligne que la priere est I'ame du
mouvement cecuménique, et encourage la pratique de la Semaine de Priére.

1966 La Commission « Foi et Constitution » et le Secrétariat pour I'unité des chrétiens (aujourd’hui
Conseil pontifical pour la promotion de I'unité des chrétiens) de I’Eglise catholique décident de
préparer ensemble le texte pour la Semaine de Priére de chaque année.

1968 Pour la premiere fois, la Semaine de priere est célébrée sur la base des textes élaborés
en collaboration par « Foi et Constitution » et le Secrétariat pour I'unité des chrétiens (aujourd’hui
Conseil pontifical pour la promotion de I'unité des chrétiens).

1975 Premiere célébration de la Semaine de priére a partir de textes préparés sur la base d’un projet
proposé par un groupe cecuménique local. Ce nouveau mode d’élaboration des textes est
inauguré par un groupe cecuménique d’Australie.



1988 Les textes de la Semaine de priere sont utilisés pour la célébration inaugurale de la Fédération
chrétienne de Malaisie rassemblant les principaux groupes chrétiens de ce pays.

1994 Le groupe international ayant préparé les textes pour 1996 compte, entre autres, des
représentants de la YMCA et de la YWCA.

2004 Accord entre Foi et Constitution (Conseil cecuménique des Eglises) et le Conseil pontifical pour
la promotion de l'unité des chrétiens (Eglise catholique) pour que le livret de la Semaine de
priere pour l'unité des chrétiens soit officiellement conjointement publié et présenté sous un
méme format.

2008 Célébration du centenaire de la Semaine de priere pour l'unité des chrétiens (I'Octave
pour "unité de I’Eglise, son prédécesseur, fut célébrée pour la premiére fois en 1908).

2017 A I'occasion de la commémoration du 500e anniversaire de la Réforme, les textes de la
Semaine de priere 2017 sont préparés par des chrétiens d’Allemagne.



