Cycle de formation a la prédication
Visio Poitou

QU’EST-CE QUE PRECHER ?

A travers cet exposé, « QU’EST-CE QUE PRECHER ? », je voudrais envisager comment
nous comprenons cet acte spécifique et important dans les Eglises de la Réforme
qu’est la prédication.’

On pense d’abord, bien s(r, a celle qui prend place lors du culte. Mais il peut aussiy
avoir prédication dans I'intimité d’une visite, dans le cadre d’une Eglise de maison, a
travers un texte synodal ou par une parole publique dans la société.

Alors « Qu’est-ce que précher ? ».

Je voudrais ouvrir maintenant quelques pistes, non comme des définitions
exhaustives et définitives, mais comme des propositions personnelles a partir de ma
pratique, de mes observations d’auditeur et de mes lectures.

Je les regroupe en trois parties.

- Dans la 1*, j’envisagerai, briévement, ce que je considére comme des fausses
pistes pour la prédication.

- Dans la 2°™, je dirai non pas ce qu’est la prédication, mais ce que devrait étre sa
visée.

- Enfin dans la 3™ partie, nous verrons en quoi elle est une modalité de I'incarnation
donc inséparable des langages qui la portent.

1. EVITER LES FAUSSES PISTES
1.1 Précher n’est pas une étude biblique

Ce n’est pas faire I’étude savante et documentée d’un texte biblique, quelle que soit
la méthode employé e (historico-critique, structurale, narrative...), ni méme de
maniere simple ou simpliste sous forme d paraphrase.

Dans une prédication, les données érudites ou techniques doivent rester rares et
elles ne sont utiles que pour situer le contexte du texte ou éclairer de maniere
significative le « message » pour aujourd’hui. (Ex syro-phénicienne Mt 15, 21-28 ou
’étymologie de Bartimée Mc 10, 46-52). Souvent, ces références érudites sont en

' On comprend alors pourquoi la prédication ne se confond pas purement et simplement avec ce que ’on
appelle le sermon, c’est-a-dire ’allocution prononcée du haut de la chaire le dimanche au cours du culte public,
méme si c’est sa forme paradigmatique. Déja pour les Réformateurs, le sermon représente seulement une des
formes possibles de la prédication. Un des premiers synodes réformés (celui de Berne en 1532) considére par
exemple que I’entretien pastoral reléve de la prédication car on y annonce I’Evangile, méme si c’est en privé.
Luther, pour sa part, « confére un sens assez large au mot prédication. Ce n’est pas seulement I’'interprétation
du texte biblique dans le cadre d’un culte d’Eglise ». Pour Iui, « il y a prédication chaque fois que la parole est
annoncée, que ce soit dans les cours devant les étudiants, dans les cultes de paroisses, dans la catéchése de Ia
jeunesse, dans la rédaction de traités et de sermons ».

Marc LIENHARDT Martin Luther, un temps, une vie, un message, Paris/Genéve : Le Centurion/Labor et Fides, 1983,

p-195



2

fait, pour la prédicatrice/le prédicateur, une maniere de se rassurer en se référant a
des connaissances, que ses auditeurs n’auraient pas. Il se place ainsi dans une
position de surplomb, espérant y trouver une autorité... surtout si celle-ci est mal
assurée!

Certes il est indispensable de faire un travail exégétique solide en amont pour
préparer la prédication. Mais celle-ci n’est pas un temps de formation, d’acquisition
de savoirs bibliques. C’est le temps de la proclamation de I’Evangile dans le but
d’appeler a la foi. Paul écrit « La foi vient de la prédication, et la prédication c’est
I’annonce de la parole du Christ » (Rm 10, 17).

1.2 Précher n’est pas un exposé théologique

Qu’il prenne la forme d’un cours, d’'une conférence ou d’une catéchese.

Dans le Nouveau Testament, la prédication, comme annonce de ’Evangile, est bien
distinguée de I’enseignement qui est, lui, une instruction doctrinale ou morale
visant a expliquer le contenu du message et I'appliquer aux situations de la vie des
croyants.

Evidemment, la prédication s’articule toujours & une théologie. Le prédicateur va
vers le texte biblique avec une grille de lecture théologique, une clé
d’interprétation. Et il vaut mieux en étre conscient, savoir que I’on en a une, plutét
que de rester dans l'illusion d’une approche neutre du texte.

Mais la prédication n’est pas le moment ou ’'on expose sa théologie, ou I’'on décrit
sa clé de lecture. Méme si cela n’empéchera pas I’auditeur de la découvrir.

Au fond, on pourrait dire que la théologie comme |’exégése qui portent la
prédication sont analogues a I'échafaudage nécessaire a la réalisation ou a la
restauration d’un monument ou d’une ceuvre d’art. Or, I’échafaudage doit étre
enlevé si on veut réellement voir la construction elle-méme !

Eviter aussi trop de références culturelles (livres, films...) car vos auditeurs ne les
connaissent pas forcément.

1.3 Précher n’est pas une tribune personnelle

Cela ne signifie pas qu’il faille rester neutre, général, abstrait. Il importe méme
d’étre concret et existentiel, prendre le risque de s’impliquer personnellement,
donc avec ce qui fait son existence dans un contexte culturel et social particulier.
Sans toutefois tomber dans trop grande subjectivité. La prédication n’est pas une
tribune pour délivrer ses opinions ou états d’ame ou raconter ses petites histoires
personnelles. Il ne s’agit pas de parler de soi, de se raconter, mais d’annoncer Jésus-
Christ.

Un bon baromeétre pour mesurer et conjurer les risques d’envahissement de Ia
subjectivité, c’est de repérer, dans un sermon, quels pronoms sont utilisés et
comment. Par exemple, le « je », peut dire I'investissement du témoin, mais aussi sa
propension a parler de lui. L e « vous » met d’emblée la prédicatrice/le prédicateur



3

dans une position magistrale qui risque de donner une tonalité prescriptive et
moralisatrice. Le « nous » peut dire une solidarité et méme une communion de la
prédicatrice/du prédicateur avec son auditoire. Mais il peut étre aussi une forme
d’embrigadement plus ou moins explicite, quand elle/il préte a tous ses propres
opinions. Le «tu» a incontestablement, s’il est rare, une portée existentielle forte,
mais il peut étre percu comme une familiarité abusive.

En méme temps ces remarques concretes peuvent varier dans des contextes
culturels ou communautaires particuliers: petite ou grande assemblée, cultes
solennels avec des auditeurs extérieurs a la communauté, actes pastoraux...

1.4 Précher, ce n’est pas faire de I’actualisation sauvage

On risque alors d’instrumentaliser la Bible et lui faire dire ce qu’elle ne dit pas. Dans
ce cas, nous ne la lisons plus, nous I'utilisons comme simple texte-prétexte a un
discours qui a sa source dans d’autres références (doctrinale, morale, idéologique,
sociétale, culturelle...). Le contexte ne doit pas prendre le pas sur le texte de la
Bible.

On ne se confronte plus alors, véritablement, aux Ecritures, comme lieu d’un Parole
Autre, différente, qui nous résiste, qui nous décale, qui fait coupure avec les réalités
dans lesquelles nous sommes immergés. Une Parole qui se refuse a toute mainmise.
Je rappelle les mots de CALVIN souvent repris dans ses ceuvres : la Bible « n’est pas
un nez de cire que I’on peut tordre a sa guise ».*

Il convient d’étre notamment attentif, en la matiere, au risque de moralisation. Or,
les gens ne viennent pas au culte pour qu’on leur fasse la morale, qu’on leur dise ce
gu’ils doivent faire ou pas, ni pour qui ils doivent voter! Ils attendent de la
prédication une Parole pour croire et espérer. 3

’L'expression « nez de cire » -quasi proverbiale- se rencontre chez de nombreux auteurs. Jean CALVIN 'utilise &
plusieurs reprises, le passage le plus connu étant la dédicace du commentaire sur le Pentateuque.

« Cependant, il se dresse parmi nous de petits follets et outrecuidés, qui non seulement obscurcissent la clarté
de la sainte doctrine par leurs brouées [brouillards] d’erreurs, ou bien enivrent les simples qui ne sont guére
bien exercés, les abreuvant de leurs réveries [... ] Et C’est afin qu’il leur soit loisible, en mettant tout en doute et
en question, de tourner et virer I’Ecriture selon leur désir et d’en faire un nez de cire, comme on dit en commun
proverbe. »

Jean CALVIN, «A trés illustre Prince Henri duc de Vend6me, roi héritier de Navarre, Jean Calvin» in:
Commentaires de Jean Calvin sur I’Ancien Testament, Le livre de la Genése, Aix-en-Provence/Fontenay-sous-Bois :
Kerygma/Farel, 1978, p.13.

On trouve d'autres références et un riche commentaire dans le livre de Richard STAUFFER, Dieu, la création et la
Providence dans la prédication de Calvin, Berne : Peter Lang, 1978, pp.58-60 (les notes, avec de longues citations,
sont en fin de chapitre pp.72-104).

3 On peut déja dire avec Karl BARTH qu’ils attendent qu’on leur parle « de 'amour et de la bonté de Dieu, d’un
Dieu différent de ces joyeuses petites idoles dont I'origine transparait si facilement et dont la puissance dure si
peu?»

Précher, c’est livrer ’Evangile, se livrer soi-méme a ’Evangile, tache autrement plus ardue que de prescrire une
morale.

Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p. 136.



4

En conclusion a cette 1% partie, je dirais que la prédication n’est pas de 'ordre de la
communication d’un savoir: étude biblique, conférence théologique, exposé
doctrinal, prescription éthique, présentation d’opinions personnelles... Méme s’il
peut y avoir des moments qui, allusivement, relévent de ces registres.

Mais fondamentalement, précher c’est partir des Ecritures bibliques, au double sens
du verbe « partir ».

D’une part, « partir », au sens de s'y enraciner, car, a travers elles, Dieu se révele et
parle. Il faut donc s’y tenir. Mais aussi « partir », au sens de quitter la lettre du texte
afin que sa Parole vivante rejoigne l'aujourd'hui de notre humanité dans son
contexte toujours singulier.

Ainsi chaque prédication est une occasion offerte, a chacune et chacun, la ou il est,
de placer sa vie devant Dieu, en réponse a sa Parole.

C’est cette visée de la prédication que je voudrais maintenant développer dans ma
2™ partie. *

2. LA VISEE FONDAMENTALE DE LA PREDICATION
2.1 La prédication c’est rendre Dieu présent

« Précher I’Evangile, écrit LUTHER, n’est rien d’autre que le Christ qui vient & nous, ou
nous qui sommes amenés au Christ ».

Quant a CALVIN, il considérait le prédicateur comme « la bouche méme de Dieu »°.
On trouve un écho comparable dans la Confession helvétique postérieure (1565) :

« Quand aujourd’hui la parole de Dieu est annoncée en I’Eglise, par des prédicateurs
[égitimement appelés, nous croyons que c’est la vraie parole de Dieu qu’ils
annoncent et que les fidéles recoivent ; et qu’il ne faut point forger, ni attendre du
ciel autre Parole de Dieu » °

On pourrait multiplier les textes montrant que la prédication n’est rien de moins,
aux yeux des Réformateurs, qu’une théophanie ou une christophanie. C’est-a-dire
une manifestation de Dieu ou du Christ.

* « Ainsi le prédicateur ne préche pas a partir d’une position de surplomb, comme s’il détenait un savoir que les
autres n’ont pas et se proposait de le leur délivrer pour combler les failles de leur propre savoir, mais il préche a
partir d’un non-savoir qui est comme la condition de possibilité pour que survienne I’événement Dieu. ».

Guilhen ANTIER, « Karl Barth: la grace et le sérieux, Détresse et promesse de la prédication chrétienne en
modernité liquide », in Revue de théologie et de philosophie, 151 (2019), p.232.

> Richard STAUFFER, « Les discours a la premiére personne dans les sermons de Calvin », in : Revue d’Histoire et de
Philosophie Religieuse, Strasbourg, 1965 n°1, p.48.

«Quand un homme préche, combien que nous le voyons semblable a nous et qu’il ne soit point de grande
estime et qualité, [tant y a que] Jésus-Christ ne laisse pas d’étre ici et d’y avoir son siege royal »

Sermon sur 1 Corinthiens, cité par Richard STAUFFER, « L’homilétique de Calvin », op.cit., p.58-59.

« La parole qu’il administre, écrit-il, est la parole de Dieu et non la sienne »

Commentaire sur 1 Pierre cité par Richard STAUFFER, « L’homilétique de Calvin », in: Collectif Communion et
communication, Genéve, Labor et Fides, 1978, p.58.

6 « Confession helvétique postérieure » (1565), ch. 1, in : Olivier FATIO (éd.), Confessions et catéchismes de la foi
réformée, Geneve, Labor et Fides, 1986, p.204.



5

C’est une visée analogue qu’exprime Karl BARTH quand il dit que les auditeurs
attendent « un événement important, significatif, décisif méme » porté par « le désir
d’entendre la Parole de Dieu », quand bien méme ils ne le savent pas toujours. A
travers les paroles humaines de la prédication, ils veulent entendre que « c’est vrai »,
que « Dieu est présent. »’

On pense aussi a Dietrich BONHOEFFER, pour qui la visée de la prédication c’est
également rendre présent le Christ qui est la Parole de Dieu incarnée. Elle est, je le
cite, « le Christ lui-méme marchant comme Parole au travers de sa communauté ».
« Dans la Parole que le prédicateur a prise de I’Ecriture, écrit-il encore, Christ a été
présent dans la communauté ».°

C’est pour cela que la prédication a une importance décisive dans les Eglises de la
Réforme. Au point de parler d’une « dimension sacramentelle de la prédication ». °
Car comme la Cene, elle rend Dieu présent. Non pas de maniére «réelle»,
« chosifiée » au sens étymologique et catholique du terme, mais de maniére
« véritable » parce que recue comme présence de Dieu dans la vie du croyant, ici et
maintenant.

La théologie protestante considere d’ailleurs que la prédication et les sacrements
sont deux manifestations de la Parole :la Parole que I’'on entend et la Parole que I’on
voit. Elles constituent les deux « marques » de la vraie Eglise. ™

En méme temps, sil’on s’en tenait a cette sorte d’identification entre Parole de Dieu
et prédication, qui oserait encore précher 2 ™

Ce serait, de surcroit, tomber dans le méme fondamentalisme que celui qui identifie
la Parole de Dieu a la lettre des Ecritures bibliques. Cela ne ferait pas droit au
caractére toujours et inévitablement existentiel et humain de la prédication. ®

7 « Lorsque le dimanche matin, écrit-il, les cloches sonnent, appelant a I’Eglise fidéles et pasteurs, il est certain
gu’elles expriment I’attente d’'un événement important, significatif, décisif méme » Cette attente, poursuit-il
c’est « le désir d’entendre la Parole de Dieu »

Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), pp. 133, 135-137.

8 Dietrich BONHOEFFER, La parole de la prédication, Genéve, Labor et Fides, 1992, p.24 et 29.

? Bernard REYMOND, De vive voix, Geneéve, Labor et Fides, 1998, pp. 33ss

% Concernant CALVIN, «la prédication n’est rien de moins, aux yeux du Réformateur francais, qu’une
christophanie ou qu’une théophanie. Quand le pasteur annonce I’Evangile, Dieu est réellement présent, aussi
présent que dans la célébration des sacrements ».

Richard STAUFFER, « L’homilétique de Calvin », in : Collectif Communion et communication, Genéve, Labor et Fides,
1978, p.58.

! Avec la distinction entre la Parole que I’on entend (verbum audibile : 1a prédication) et la Parole que I’on voit
(verbum visibile : le sacrement) qui sont, pour la Réforme, les deux marquesde I’Eglise.

12 « Qui a le droit de précher, qui peut précher quand il sait de quoi il s’agit dans la prédication 2 »

Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p.152

3 « La prédication c’est tout ensemble la Parole et les mots. Celui qui nie toute relation entre ses mots a lui et la
Parole de Dieu, soit par sentiment d’humilité, soit par refus d’assumer I'autorité et la responsabilité du
ministére, enléve a la prédication son objet et la place qui lui revient... En revanche, celui qui, lorsqu’il préche
identifie ses propres mots a la Parole de Dieu, se revét du réle qui revient a Dieu. Rien ne permet de justifier
cette prétention (...) Ce que le prédicateur doit faire, c’est se servir des mots que sa culture et sa tradition
mettent a sa disposition, choisir les plus clairs, les plus vivants et les plus appropriés, les arranger de facon a



6

Car, comme dans les textes de la Bible, la Parole de Dieu y est inextricablement liée
aux paroles humaines, rien qu’humaines, parfois trop humaines avec leurs limites et
leurs fragilités.

La présence de Dieu ne réside donc pas dans I’efficacité de ces mots humains, mais
elle est 'ceuvre de Dieu lui-méme. ™ Ainsi, écrit LUTHER, « La bouche et la parole du
prédicateur que j’ai entendu, n’est pas la sienne mais c’est la parole et la prédication
du Saint Esprit » ™.

2.2 l’action du Saint-Esprit

Ce « témoignage intérieur du Saint-Esprit », pour reprendre les mots de CALVIN, peut
se situer, a plusieurs niveaux.

Son «action secrete » est déja présente, au moment ou les mots humains des
écrivains bibliques témoignent de la présence de Dieu ou de I’Evangile du Christ
dans leurs vies. C’est en cela que nous disons qu’ils sont « inspirés »."

Le Saint-Esprit est aussi a I'ceuvre quand la prédicatrice/le prédicateur prépare sa
prédication par son travail exégétique, homilétique, rhétorique... Et quand il prie
pour demander a Dieu qu’il ’éclaire et le soutienne. Il est encore la au moment
méme ou il préche.

Il opére aussi dans I'intimité des coeurs et des consciences des auditrices/auditeurs.
7 C’est, au cours du culte, le sens de la priére avant les lectures bibliques pour
demander a Dieu son Esprit afin d’éclairer aussi bien celle ou celui préche que les
personnes de son auditoire.

C’est son action mystérieuse qui fait que parfois une prédication hésitante aura
touché des cceurs, tandis qu’une prédication brillante dans sa forme aura laissé des
auditeurs indifférents.

Cette assurance de [laction du Saint Esprit est un grand encouragement,
notamment pour la prédicatrice/le prédicateur dans leur exigeante et lourde charge.

transmettre la vérité et a susciter I'intérét, et les offrir a Dieu dans son sermon. Et c’est Dieu qui faconnera les
mots pour en faire sa Parole. »

Fred B. CRADDOCK, Précher, Genéve : Labor et Fides, 1991, pp. 18-19

' Cf Distinction entre la « parole externe » (verbaux externum) et la « parole interne »(verbum internum). La
« parole externe » est celle qui, de I'extérieur, frappe les oreilles des auditeurs. C’est celle dont s’occupe
’homilétique, I'art de la prédication. Rien ne dit qu’elle puisse ou doive par elle-méme convaincre ceux qui
I’entendent. Pour que cela soit, il faut que soit a I'ceuvre la « parole interne », celle qui correspond a I’action
« secrete » du Saint-Esprit.

1% Cité par Marc LIENHARDT, Martin Luther. Un temps, une vie, un message, p.142

"% Les apétres ont été, écrit Calvin, comme les notaires jurés du Saint-Esprit pour que leurs Ecritures soient
tenues comme authentiques »

Jean CALVIN, Institution Chrétienne, IV, Genéve : Labor et Fides, p. 148

17 « Ce que nous pouvons affirmer, conclue-t-il, c’est que nous revendiquons la promesse de la présence de Dieu
dans la prédication avec autant de certitude que dans I’adoration ou I’action missionnaire. La puissance qui
transforma un souper a Emmaiis en sacrement (Luc 24/28-35) est capable de transformer nos mots en Parole de
Dieu. » Nous devons croire « avec confiance que le Dieu qui nous donne vocation de précher ne nous abandonne
pas dans le monde, armés de notre seule rhétorique. Nous savons tous que c’est Dieu qui ouvre |'oreille et qui
délie la langue. »

Fred B. CRADDOCK, Précher, Genéve : Labor et Fides, 1991, pp. 29-30



7

Paul écrit (1 Co 2/2-5) « J’ai été devant vous faible et tout tremblant ; ma parole et
ma prédication n’avaient rien des discours persuasifs de la sagesse, mais elles
étaient une démonstration faite par la puissance de I’Esprit, afin que votre foi ne
soit pas fondée sur la sagesse des hommes, mais sur la puissance de Dieu. »

Ainsi, la présence de Dieu n’est pas liée aux paroles mémes du prédicateur, mais a
cet événement dont il témoigne, quand sa prédication aide, celui qui I'entend, a
placer et comprendre sa vie devant Dieu.

2.3 L’événement d’'une rencontre

Par conséquent, la prédication n’a pas pour but de transmettre un savoir, mais elle
vise a rendre Dieu présent et susciter '’événement de cette rencontre avec Lui
gu’est la foi.

En effet, tout langage a au moins deux fonctions qui ne sont jamais completement
séparables ni exclusives. Il peut d’une part communiquer un message, apporter des
connaissances a quelqu’un. Par exemple une conférence ou un cours. Mais il peut
aussi ouvrir a une reconnaissance, c’est-a-dire attester la présence d’un sujet pour un
autre sujet et provoquer leur rencontre. (Ex ? la carte d’un enfant envoyé de son
camp scout qui ne dit pas grand-chose au plan du savoir mais qui dit I’essentiel
d’une présence, d’une relation)

La prédication et sa réception mettent donc en jeu toute la personne, non
seulement l'intelligence et la parole mais aussi la sensibilité, les émotions,
Iaffectivité...™

C’est dire que la prédication, dés lors qu’elle est existentielle, est toujours et
forcément contextuelle. Elle rejoint auditrices et auditeurs tels qu’ils sont, la ou ils
sont, la ou ils en sont de leurs existences, aux prises avec les préoccupations ultimes
de ’humain : la réalité de sa finitude, du mal, de la mort.

Ce que BARTH appelle « les questions suprémes, les questions derniéres » que I’'on ne
saurait « nourrir par des réponses |égéres et avant-dernieres. »”

Pour reprendre une image de Fred B. CRADDOCK, la prédication tend a ceux qui
’écoutent un miroir dans lequel se reconnaitre. Ce qu’il appelle le processus de
recognition, quand, écoutant la prédication, 'auditeur se reconnait et peut dire:
« c’est vraiment de moi qu’il parle » !

'® Bernard REYMOND parle « d’exégése du coeur humain », ou plus largement « d’exégése de la condition
humaine ».

" « Nos auditeurs attendent de nous que nous les comprenions mieux qu’ils ne se comprennent eux-mémes,
que nous les prenions davantage au sérieux qu’ils ne le font eux-mémes. Ce n’est pas quand nous pénétrons
profondément dans la blessure qu’ils nous apportent que nous manquons d’amour, mais bien lorsque nous
nous bornons a la toucher légérement, comme si nous ne savions pas pourquoi ils viennent a nous. Et ce n’est
pas quand nous admettons qu’ils viennent a nous, hantés par les suprémes questions, les questions derniéres,
que nous nous bercons d’illusions, mais bien quand nous pensons qu’étant venus a nous, ils se laisseront nourrir
par des réponses légéres et avant-dernieres. »

Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p.137-138



8

Sauf que dans ce miroir, il ne s’y voit plus tel qu’il s’imagine ou se voit lui-méme.
Mais il s’y découvre sous le regard de Dieu, le regard de sa grace qui libere.

La prédication atteint son but quand l’auditeur peut dire «ces mots m’ont
« touché ». Dans tous les sens du verbe toucher : ils m’ont atteint, ils m’ont rejoint et
ils ne m’ont pas laissé indemne.

Il n’est pas au pouvoir du prédicateur de provoquer cet événement existentiel, mais
il peut par ses mots renvoyer a cette présence qui est au-dela de tous les discours.

3. PRECHER, UNE MODALITE DE L’ INCARNATION
3.1 La Parole de Dieu s’est faite chair dans les langages humains

Ainsi, écrit mon colleégue Guilhen ANTIER, « L’homme qui "monte en chaire" ne fait au
final rien d’autre qu’accueillir, en méme temps qu’il le désigne, Dieu qui "descend en
chair" ». ** On ne saurait mieux dire que la prédication est une modalité de
’incarnation.

En effet, écrit pour sa part Paul RICEUR, « "la Parole a été faite chair" (Jn 1,14). Et
comme la chair c’est ’'homme et que ’homme est langage, devenir chair c’est, pour
la Parole, devenir langage au sens humain du mot. » *

Apres la mort et la résurrection du Christ, la Parole continuera de s’incarner dans
des langages humains, a travers la prédication des témoins.

Certes nous avons vu qu’en eux-mémes, les mots humains ne peuvent susciter
I’événement de la foi. Si cette rencontre advient, c’est parce qu’a travers les gestes
et les paroles humaines, Dieu parle.

Toutefois, cela n’entraine aucunement une déresponsabilisation du prédicateur. En
effet, si la foi ne dépend pas de la puissance des langages humains, elle ne pourrait
survenir, la rencontre avec le Christ ne pourrait advenir, si des prédicateurs, ne se
risquaient a annoncer, méme maladroitement, la Parole qu’ils ont recue.

Car cette Parole ne se dit pas autrement, ni ailleurs, qu’a travers nos langages, Pas
seulement verbaux d’ailleurs. Nous serons amenés a en parler ultérieurement : le
regard, le visage, la posture, le corps..., sauf a considérer que lincarnation n’est
qu’un « faire semblant ».

3.2 Le prédicateur, serviteur du langage

20 Guilhen ANTIER, « Karl Barth: la grace et le sérieux, Détresse et promesse de la prédication chrétienne en
modernité liquide », in Revue de théologie et de philosophie, 151 (2019), p.238.

1 « La parole a été faite chair » (Jn 1/14). Et comme la chair c’est ’homme et que ’homme est langage -devenir
chair c’est, pour la Parole, devenir langage au sens humain et séculier du mot ».

Paul RICEUR, « Contribution d’une réflexion sur le langage a une théologie de la Parole » in Revue de Théologie et
de Philosophie, 1968/5-6, p.335



9

D’ou I'importance, pour le prédicateur, de travailler sur les langages qu’il utilise,
méme s’il ne sait jamais comment ils viendront se nouer dans I’existence de celui a
qui il parle et peut-étre ouvrir pour lui la possibilité d’une rencontre avec le Christ.

Sa tache est de conduire I'auditeur sur un seuil au-dela duquel les mots poursuivent
leur course et au-dela duquel c’est un Autre, c’est Dieu, qui parle.

Certes, il ne s’agit pas de succomber aux artifices de la communication
contemporaine et a ses réves illusoires d’efficacité. On connait les dérives de cette
idéologie communicationnelle fustigée par ’homme de théatre Valére NOVARINA :
«Voici que les hommes s’échangent maintenant les mots comme des idoles
invisibles, ne s’en forgeant plus qu’une monnaie : nous finirons un jour muets a
force de communiquer; la fin de ’histoire est sans parole. » **

De méme les techniques rhétoriques ne sauraient étre une fin en soi, ni asservir ou
occulter la Parole. **Mais croire en la puissance de la Parole de Dieu ne dispense pas
de travailler la mise en forme du discours qui la porte, afin de lui ouvrir un chemin a
travers nos humbles mots.

Car au fond, I’Evangile lui-méme ne change pas, ce qui change c’est la maniére dont
il vient au langage, dont on en rend compte et dont il rencontre le langage et
I’existence d’autrui.

Une fois encore on pense a LUTHER qui portait ce souci de ’lannonce publique de Ia
Parole de Dieu et donc des modalités de sa communication. Il a interprété et
transmis le message évangélique a partir des questions de son temps, en utilisant et
renouvelant les langages et le vocabulaire disponibles, afin de rendre accessibles la
bonne nouvelle. Le prédicateur, écrit-il, doit « interroger la mére dans sa maison, les
enfants dans les rues, ’homme du commun sur le marché, et considérer leur bouche
pour savoir comment ils parlent, afin de traduire d’apres cela, alors ils
comprennent. » ** « Sil’on préche sur I’article de la justification, les gens dorment et
toussent. Si ’'on raconte des histoires ou que I’'on donne des exemples, les oreilles
se dressent dans une écoute attentive et silencieuse ». *

3.3 Travailler sur les langages

22 valére NOVARINA, Devant la parole,Paris, POL, 1999, p. 13 sq.

|l importe donc de toujours garder en mémoire la méfiance des théologiens de la Parole, comme Karl BARTH ou
Dietrich BONHOEFFER.

« Notre langage doit étre préparé jusque dans la formulation, sans qu’il devienne pour autant une déclamation. Il y
perdrait sa véracité et son naturel. (...) Celui qui, selon d’autres normes, peut étre un mauvais orateur, mais qui
préche selon le don qu’il a recu, peut exercer, et exercera une grande influence spirituelle. »

Dietrich BONHOEFFER, La parole de la prédication, Genéve : Labor et Fides, 1992, pp. 82-83

2* Martin LUTHER, L’art de traduire et I’intercession des saints, (Euvres, VI, Genéve, Labor et Fides, 1964, p.195.

¥ « Quand je préche en chaire, je ne pense qu’a précher pour les valets et les servantes ("mes Jeannots et mes
Babettes"). Je ne voudrais pas monter en chaire pour le Dr Jonas, ou pour Philippe (Mélanchthon), ou pour
toute I’'Université; ils ont tout ce qu’il faut pour lire la Bible. Et quand on ne veut précher que pour les plus
savants (...) et répandre a leurs pieds des chefs d’ceuvre, le pauvre peuple vous regard comme ferait une
vache ».

Martin LUTHER,Propos de table, Paris, 1932 (retirage 1975), p.25. Cite par p.21 Cité par Albert GREINER, Sur le Roc de
la Parole, Paris, 1996, Les Bergers et les Mages, p.21.



10

Aujourd’hui, cette attention a la forme est d’autant plus importante, que nous
vivons de plus en plus dans une culture du zapping, de I'immédiateté, du format
court, ou les capacités d’attention a un discours sont particulierement amoindries.
De surcroit, dans un contexte de déchristianisation ou il est difficile et pourtant
important d’étre compréhensible par les personnes qui ne sont pas du sérail et qui
ne connaissent pas les codes.

Cela implique de travailler la structuration et la fluidité du discours, les mots, les
images, le vocabulaire employés, les effets rhétoriques, les éléments d’une
communication adaptée, ou la voix, la tonalité, le rythme, les émotions jouent un
réle essentiel. Méme le silence est un langage qui permet I’appropriation intérieure
par le sujet.

Peut-étre importe-t-il de réfléchir a de nouveaux langages qui ne feraient pas
seulement appel a la cérébralité. Mais qui solliciteraient aussi les autres sens,
sensations, les sentiments, le corps, I'imaginaire... *°

Il 'y a aussi les nouveaux supports de la prédication, suivant des modalités et dans
des formats auxquels nous n’étions pas forcément habitués . Je pense a tout ce
que la crise sanitaire nous a conduits a inventer pour continuer a prier et partager la
Parole ensembles : le téléphone, la radio, la télé, YouTube, Internet ont permis, non
seulement de nourrir la communauté, mais ils 'ont élargie. Des personnes qui ne
sont pas des membres de nos Eglises ont pu, grace a eux, entendre et parfois
découvrir ’Evangile. La prédication a pu ainsi atteindre des gens qui ne sont pas des
fideles de nos cultes. Ces nouveaux médias peuvent éventuellement nous
permettre aussi une ouverture intergénérationnelle.

Considérer donc tout ce travail sur les mots et les langages de la prédication comme
de purs artifices inutiles, serait mépriser I'incarnation.

Plus concretement, c’est s’exposer a faire, ou a subir, des sermons ennuyeux que
I’on ne comprend pas, que I’on n’écoute pas, dont on perd tres vite le fil. Ou encore
des conférences, qui peuvent étre brillantes dans le champ du savoir, mais qui ne
touchent personne, car elles sont sans résonnances ni impacts existentiels.

On voit 'importance et I’exigence de ce chantier sur les mots, car la Parole n’advient
pas sans leur médiation.

%6 « « Pour précher, il importe donc de travailler sur les mots et les gestes qui constituent les langages humains,
tout en sachant que, du fait de 'opacité du langage, il n’y a jamais coincidence entre ces mots humains et les
réalités qu’ils veulent désigner, la recherche de nouveaux langages qui ne fassent pas seulement appel a la
cérébralité mais qui puissent aussi solliciter les émotions, les sensations, les sentiments, le corps, 'imaginaire...
Les modalités artistique, symbolique, poétique, humoristique du langage peuvent étre particuliérement
adaptées pour évoquer sans enfermer, pour rendre compte de maniére plurielle d’une Parole qui se refuse a
«une logique de 'univoque ».

Jean-Daniel CAUSSE, « Evangile, transmission et signifiant », Etudes Théologiques et Religieuses, 1999/3, p.386.

%7 jérome COTTIN est aujourd’hui un spécialiste de ce qu’il appelle les « prédications visuelles » & partir d’ceuvres
d’art ou d’images.

Jérome COTTIN, « Prédication et images : 'exemple des "prédications visuelles" » in : Gerd THEISSENet al., Le défi
homilétigue, Geneve, Labor et Fides, 1994, pp. 253-270.



11

En méme temps, s’il faut s’y engager résolument, c’est en mesurant humblement
que la Parole de Dieu dépasse nos mots humains, elle se dérobe au « dire » que
I’énonciateur cherche a construire.”.

3.4 Le paradoxe du prédicateur

Mais cet écart qui se creuse entre ce que I’on dit et ce que 'on veut dire, entre la
« bouche » et '« oreille », entre ce que I'on dit et ce qui vient se nouer dans I’histoire
singuliére de celui qui ’entend, cet espace est précisément celui que I'auditeur va
pouvoir habiter, notamment avec ses propres mots, ses propres questions et
réalités existentielles.... Espace pour I’'appropriation personnelle, au plus intime de
soi-méme, en méme temps qu’au coeur de I’existence publique de chacune et
chacun.

Cet inévitable écart dans tout discours est promesse de paroles multiples encore a
venir. Elle ouvre le destinataire a ce travail par lequel la parole entendue peut
devenir Parole de Dieu pour lui, le rejoignant de maniére personnelle et
existentielle.

Tel est le paradoxe du prédicateur : serviteur des mots, il n’est pas maitre du sens. Il
travaille comme si le résultat ultime de sa prédication dépendait de lui, alors qu’il est
Pceuvre de Dieu. Méme la meilleure préparation possible ne meéne pas
nécessairement la prédication a son accomplissement.

C’est pourtant et seulement par ces mots que la Parole de Dieu peut rejoindre
chacune et chacun et susciter la rencontre avec le Christ, par-dela I'imperfection des
discours, I'insuffisance des performances langagiéres et malgré, finalement, Ia
pauvreté pécheresse de celle ou celui qui préche. *° J’aime bien ce texte de LUTHER
qui encourage le prédicateur, tout en le ramenant a I’lhumilité.>°

CONCLUSION

8 Cf Catherine CHALIER, « Philosophie et Révélation », Esprit, 1982/9, p.141.

¥ « La promesse faite a la prédication chrétienne, c’est que nous parlions la Parole de Dieu. Promesse n’est pas
accomplissement. La promesse cela veut dire que "laccomplissement nous est promis. La promesse n’abolit pas
la nécessité de croire, elle la fonde. La promesse c’est la part de I’lhomme ; 'accomplissement c’est la part de
Dieu. Que ce qui est de Dieu soit aussi de ’'homme, on ne peut pas le savoir, on ne peut que le croire. Ne
confondons pas la part de Dieu et la part de ’lhomme.... Que nous aussi, nous parlions la Parole de Dieu, nous ne
pouvons que le croire ! La Parole de Dieu sur les lévres humaines, cela n’est pas possible, cela n’arrive pas, cela
ne peut se voir, ni se réaliser. Et pourtant I’action de Dieu, c’est bien ’événement vers lequel sont tournées
I’attente du ciel et I’attente de la terre. »

Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p.150-151

%0 « Le fait que Dieu accorde aussi la Parole par de méchants fripons et par des impies n’est pas une petite grace.
Dans une certaine mesure, il est méme plus dangereux qu’il I'accorde par 'intermédiaire de saints personnages,
que lorsqu’il la donne par des hommes qui ne le sont pas. En effet, des auditeurs dépourvus de jugeote se
laissent prendre et ils s’attachent plus a la sainteté des hommes qu’a la parole de Dieu. Ce faisant ’homme est
plus honoré que Dieu et que Sa Parole. »

WA, 26, 164, 7-15. Cité par Albert GREINER, Sur le Roc de la Parole, Paris, 1996, Les Bergers et les Mages, p. 17.



12

Je dirai, pour ne pas conclure, que le prédicateur est, au fond, un témoin 3. Comme
le témoin, le prédicateur dit « viens et vois » (Jn 1,47). Il peut baliser un chemin, le
rendre possible ou plut6t faire en sorte qu’il ne soit pas trop parsemé d’obstacles.
Mais son réle s’arréte la. Il ne maitrise pas ce qui se passe ensuite, cela ne lui
appartient pas.

En cela, JEAN-BAPTISTE est la figure du prédicateur. Comme dans le retable de
Grinewald, il est celui qui, de son gros doigt, désigne le Christ. Celui dont il dit «il
faut qu’il grandisse et que moi, je diminue » (Jn 3,30).

Le prédicateur est appelé a s’effacer devant la Parole qu’il porte. Par sa prédication,
il ouvre un espace pour qu’un Autre vienne.

CALVIN disait des prédicateurs qu’ils « sont comme laboureurs qui labourent et
sement. [... ] Aprés avoir jeté la semence en terre, ils aident a la terre autant qu’ils
peuvent, jusqu’a ce qu’elles produisent ce qu’elle a concu ; mais de faire que leur
labeur fructifie, cela certes est un miracle de la grace de Dieu, et non point ceuvre
d’industrie humaine. » *

Ce propos constitue un encouragement pour nous lorsque nous préchons, a savoir
que nos paroles sont toujours des paroles a la grace de Dieu.

MICHEL BERTRAND

31 ¢f. Thomas G. LONG, Pratiques de la prédication, Genéve, Labor et Fides, 2009, p.69ss.

2 . sre < o . . .
32 Jean CALVIN, « Commentaire sur 1 épitre aux Corinthiens », in : Commentaires de Jehan Calvin sur le Nouveau
Testament, tome troisieme, Paris, Librairie Ch. Meyrueis et compagnie, 1855, p.316.



