
Cycle de formation à la prédication
Visio Poitou 

QU’EST-CE QUE PRÊCHER ?

A travers cet exposé,  « QU’EST-CE QUE PRÊCHER ? »,  je  voudrais  envisager comment 
nous comprenons cet acte spécifique et important dans les Églises de la Réforme 
qu’est la prédication. 1

On pense d’abord, bien sûr, à celle qui prend place lors du culte. Mais il peut aussi y  
avoir prédication dans l’intimité d’une visite, dans le cadre d’une Église de maison, à 
travers un texte synodal ou par une parole publique dans la société.
Alors « Qu’est-ce que prêcher ? ».
Je  voudrais  ouvrir  maintenant  quelques  pistes,  non  comme  des  définitions 
exhaustives et définitives, mais comme des propositions personnelles à partir de ma 
pratique, de mes observations d’auditeur et de mes lectures.
Je les regroupe en trois parties.
-  Dans  la  1ère,  j’envisagerai,  brièvement,  ce  que je  considère  comme des  fausses 
pistes pour la prédication. 
- Dans la 2ème, je dirai non pas ce qu’est la prédication, mais ce que devrait être sa 
visée. 
- Enfin dans la 3ème partie, nous verrons en quoi elle est une modalité de l’incarnation 
donc inséparable des langages qui la portent.

1. ÉVITER LES FAUSSES PISTES 

1.1 Prêcher n’est pas une étude biblique

Ce n’est pas faire l’étude savante et documentée d’un texte biblique, quelle que soit  
la  méthode  employé e  (historico-critique,  structurale,  narrative…),  ni  même  de 
manière simple ou simpliste sous forme d paraphrase. 
Dans une prédication, les données érudites ou techniques doivent rester rares et 
elles  ne sont utiles  que pour situer  le  contexte du texte ou éclairer  de manière 
significative le « message » pour aujourd’hui. (Ex syro-phénicienne Mt 15, 21-28 ou 
l’étymologie de Bartimée Mc 10, 46-52). Souvent, ces références érudites sont en 

1 On comprend alors pourquoi la  prédication ne se confond pas purement et simplement avec ce que l’on  
appelle le sermon, c’est-à-dire l’allocution prononcée du haut de la chaire le dimanche au cours du culte public,  
même si c’est sa forme paradigmatique. Déjà pour les Réformateurs, le sermon représente seulement une des  
formes possibles de la prédication. Un des premiers synodes réformés (celui de Berne en 1532) considère par  
exemple que l’entretien pastoral relève de la prédication car on y annonce l’Évangile, même si c’est en privé. 
Luther, pour sa part, « confère un sens assez large au mot prédication. Ce n’est pas seulement l’interprétation 
du texte biblique dans le cadre d’un culte d’Église ». Pour lui, « il y a prédication chaque fois que la parole est 
annoncée, que ce soit dans les cours devant les étudiants, dans les cultes de paroisses, dans la catéchèse de la 
jeunesse, dans la rédaction de traités et de sermons ». 
Marc LIENHARDT Martin Luther, un temps, une vie, un message, Paris/Genève : Le Centurion/Labor et Fides, 1983, 
p.195

1



fait, pour la prédicatrice/le prédicateur, une manière de se rassurer en se référant à 
des  connaissances,  que  ses  auditeurs  n’auraient  pas.  Il  se  place  ainsi  dans  une 
position de surplomb, espérant y trouver une autorité... surtout si celle-ci est mal 
assurée !
Certes  il  est  indispensable  de  faire  un  travail  exégétique  solide  en  amont  pour 
préparer la prédication. Mais celle-ci n’est pas un temps de formation, d’acquisition 
de savoirs  bibliques.  C’est  le temps de la  proclamation de l’Évangile dans le but 
d’appeler à la foi. Paul écrit « La foi vient de la prédication, et la prédication c’est 
l’annonce de la parole du Christ » (Rm 10, 17).

1.2 Prêcher n’est pas un exposé théologique

Qu’il prenne la forme d’un cours, d’une conférence ou d’une catéchèse. 
Dans le Nouveau Testament, la prédication, comme annonce de l’Évangile, est bien 
distinguée  de  l’enseignement  qui  est,  lui,  une  instruction  doctrinale  ou  morale 
visant à expliquer le contenu du message et l’appliquer aux situations de la vie des  
croyants.
Évidemment, la prédication s’articule toujours à une théologie. Le prédicateur va 
vers  le  texte  biblique  avec  une  grille  de  lecture  théologique,  une  clé 
d’interprétation. Et il vaut mieux en être conscient, savoir que l’on en a une, plutôt  
que de rester dans l’illusion d’une approche neutre du texte.
Mais la prédication n’est pas le moment où l’on expose sa théologie, où l’on décrit  
sa clé de lecture. Même si cela n’empêchera pas l’auditeur de la découvrir. 
Au  fond,  on  pourrait  dire  que  la  théologie  comme  l’exégèse  qui  portent  la 
prédication  sont  analogues  à  l’échafaudage  nécessaire  à  la  réalisation  ou  à  la 
restauration  d’un  monument  ou  d’une  œuvre  d’art.  Or,  l’échafaudage  doit  être 
enlevé si on veut réellement voir la construction elle-même ! 
Éviter aussi trop de références culturelles (livres, films…) car vos auditeurs ne les 
connaissent pas forcément.

1.3 Prêcher n’est pas une tribune personnelle

Cela  ne  signifie  pas  qu’il  faille  rester  neutre,  général,  abstrait.  Il  importe  même 
d’être  concret  et  existentiel,  prendre  le  risque  de  s’impliquer  personnellement, 
donc avec ce qui fait son existence dans un contexte culturel et social particulier.
Sans toutefois tomber dans trop grande subjectivité. La prédication n’est pas une 
tribune pour délivrer ses opinions ou états d’âme ou raconter ses petites histoires 
personnelles. Il ne s’agit pas de parler de soi, de se raconter, mais d’annoncer Jésus-
Christ. 
Un  bon  baromètre  pour  mesurer  et  conjurer  les  risques  d’envahissement  de  la 
subjectivité,  c’est  de  repérer,  dans  un  sermon,  quels  pronoms  sont  utilisés  et 
comment. Par exemple, le « je », peut dire l’investissement du témoin, mais aussi sa 
propension à parler de lui. L e « vous » met d’emblée la prédicatrice/le prédicateur 

2



dans  une  position  magistrale  qui  risque  de  donner  une  tonalité  prescriptive  et 
moralisatrice. Le « nous » peut dire une solidarité et même une communion de la 
prédicatrice/du prédicateur avec son auditoire.  Mais il  peut être aussi  une forme 
d’embrigadement plus ou moins explicite,  quand elle/il  prête à tous ses propres 
opinions. Le « tu » a incontestablement, s’il est rare, une portée existentielle forte, 
mais il peut être perçu comme une familiarité abusive. 
En  même  temps  ces  remarques  concrètes  peuvent  varier  dans  des  contextes 
culturels  ou  communautaires  particuliers :  petite  ou  grande  assemblée,  cultes 
solennels avec des auditeurs extérieurs à la communauté, actes pastoraux…

1.4 Prêcher, ce n’est pas faire de l’actualisation sauvage

On risque alors d’instrumentaliser la Bible et lui faire dire ce qu’elle ne dit pas. Dans 
ce cas, nous ne la lisons plus,  nous l’utilisons comme simple texte-prétexte à un 
discours qui a sa source dans d’autres références (doctrinale, morale, idéologique, 
sociétale, culturelle…). Le contexte ne doit pas prendre le pas sur le texte de la 
Bible. 
On ne se confronte plus alors, véritablement, aux Écritures, comme lieu d’un Parole 
Autre, différente, qui nous résiste, qui nous décale, qui fait coupure avec les réalités 
dans lesquelles nous sommes immergés. Une Parole qui se refuse à toute mainmise. 
Je rappelle les mots de CALVIN souvent repris dans ses œuvres : la Bible « n’est pas 
un nez de cire que l’on peut tordre à sa guise ». 2

Il convient d’être notamment attentif, en la matière, au risque de moralisation. Or, 
les gens ne viennent pas au culte pour qu’on leur fasse la morale, qu’on leur dise ce 
qu’ils  doivent  faire  ou  pas,  ni  pour  qui  ils  doivent  voter !  Ils  attendent  de  la 
prédication une Parole pour croire et espérer. 3

2L'expression « nez de cire » -quasi proverbiale- se rencontre chez de nombreux auteurs. Jean CALVIN l'utilise à 
plusieurs reprises, le passage le plus connu étant la dédicace du commentaire sur le Pentateuque. 
« Cependant, il se dresse parmi nous de petits follets et outrecuidés, qui non seulement obscurcissent la clarté  
de la sainte doctrine par leurs brouées [brouillards] d’erreurs, ou bien enivrent les simples qui ne sont guère  
bien exercés, les abreuvant de leurs rêveries […] Et c’est afin qu’il leur soit loisible, en mettant tout en doute et  
en question, de tourner et virer l’Écriture selon leur désir et d’en faire un nez de cire, comme on dit en commun  
proverbe. »
Jean  CALVIN,  « A  très  illustre  Prince  Henri  duc  de  Vendôme,  roi  héritier  de  Navarre,  Jean  Calvin »  in : 
Commentaires de Jean Calvin sur l’Ancien Testament, Le livre de la Genèse, Aix-en-Provence/Fontenay-sous-Bois : 
Kerygma/Farel, 1978, p.13.
On trouve d'autres références et un riche commentaire dans le livre de Richard STAUFFER, Dieu, la création et la 
Providence dans la prédication de Calvin, Berne : Peter Lang, 1978, pp.58-60 (les notes, avec de longues citations, 
sont en fin de chapitre pp.72-104).
3 On peut déjà dire avec Karl BARTH qu’ils attendent qu’on leur parle « de l’amour et de la bonté de Dieu, d’un 
Dieu différent de ces joyeuses petites idoles dont l’origine transparaît si facilement et dont la puissance dure si  
peu ? » 
Prêcher, c’est livrer l’Évangile, se livrer soi-même à l’Évangile, tâche autrement plus ardue que de prescrire une 
morale.
Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les 
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p. 136.

3



En conclusion à cette 1ère partie, je dirais que la prédication n’est pas de l’ordre de la 
communication  d’un  savoir :  étude  biblique,  conférence  théologique,  exposé 
doctrinal,  prescription éthique,  présentation d’opinions personnelles… Même s’il 
peut y avoir des moments qui, allusivement, relèvent de ces registres. 
Mais fondamentalement, prêcher c’est partir des Écritures bibliques, au double sens 
du verbe « partir ». 
D’une part, « partir », au sens de s'y enraciner, car, à travers elles, Dieu se révèle et 
parle. Il faut donc s’y tenir. Mais aussi « partir », au sens de quitter la lettre du texte 
afin  que  sa  Parole  vivante  rejoigne  l’aujourd'hui  de  notre  humanité  dans  son 
contexte toujours singulier.
Ainsi chaque prédication est une occasion offerte, à chacune et chacun, là où il est,  
de placer sa vie devant Dieu, en réponse à sa Parole. 
C’est cette visée de la prédication que je voudrais maintenant développer dans ma 
2ème partie. 4

2. LA VISÉE FONDAMENTALE DE LA PRÉDICATION

2.1 La prédication c’est rendre Dieu présent 

« Prêcher l’Évangile, écrit LUTHER, n’est rien d’autre que le Christ qui vient à nous, ou 
nous qui sommes amenés au Christ ». 
Quant à CALVIN, il considérait le prédicateur comme « la bouche même de Dieu » 5. 
On trouve un écho comparable dans la Confession helvétique postérieure (1565) :
« Quand aujourd’hui la parole de Dieu est annoncée en l’Église, par des prédicateurs 
légitimement  appelés,  nous  croyons  que  c’est  la  vraie  parole  de  Dieu  qu’ils 
annoncent et que les fidèles reçoivent ; et qu’il ne faut point forger, ni attendre du 
ciel autre Parole de Dieu » 6

On pourrait multiplier les textes montrant que la prédication n’est rien de moins,  
aux yeux des Réformateurs, qu’une théophanie ou une christophanie. C’est-à-dire 
une manifestation de Dieu ou du Christ. 

4 « Ainsi le prédicateur ne prêche pas à partir d’une position de surplomb, comme s’il détenait un savoir que les  
autres n’ont pas et se proposait de le leur délivrer pour combler les failles de leur propre savoir, mais il prêche à  
partir d’un non-savoir qui est comme la condition de possibilité pour que survienne l’événement Dieu. ». 
Guilhen ANTIER,  « Karl  Barth :  la  grâce  et  le  sérieux,  Détresse  et  promesse  de  la  prédication  chrétienne  en 
modernité liquide », in Revue de théologie et de philosophie, 151 (2019), p.232.
5 Richard STAUFFER, « Les discours à la première personne dans les sermons de Calvin », in : Revue d’Histoire et de 
Philosophie Religieuse, Strasbourg, 1965 n°1, p.48.
« Quand un homme prêche, combien que nous le voyons semblable à nous et qu’il  ne soit point de grande 
estime et qualité, [tant y a que] Jésus-Christ ne laisse pas d’être ici et d’y avoir son siège royal » 
Sermon sur 1 Corinthiens, cité par Richard STAUFFER, « L’homilétique de Calvin », op.cit., p.58-59.
« La parole qu’il administre, écrit-il, est la parole de Dieu et non la sienne »
Commentaire  sur  1  Pierre  cité  par  Richard STAUFFER,  « L’homilétique de Calvin »,  in :  Collectif  Communion et 
communication, Genève, Labor et Fides, 1978, p.58.
6 « Confession helvétique postérieure » (1565), ch. 1, in : Olivier FATIO (éd.),  Confessions et catéchismes de la foi 
réformée, Genève, Labor et Fides, 1986, p.204.

4



C’est  une  visée  analogue  qu’exprime  Karl  BARTH quand  il  dit  que  les  auditeurs 
attendent « un événement important, significatif, décisif même » porté par « le désir 
d’entendre la Parole de Dieu », quand bien même ils ne le savent pas toujours. A 
travers les paroles humaines de la prédication, ils veulent entendre que « c’est vrai », 
que « Dieu est présent. »7

On  pense  aussi  à  Dietrich  BONHOEFFER,  pour  qui  la  visée  de  la  prédication  c’est 
également rendre présent le Christ qui est la Parole de Dieu incarnée. Elle est, je le 
cite,  « le Christ lui-même marchant comme Parole au travers de sa communauté ». 
« Dans la Parole que le prédicateur a prise de l’Écriture, écrit-il encore, Christ a été 
présent dans la communauté ».8

C’est pour cela que la prédication a une importance décisive dans les Églises de la 
Réforme. Au point de parler d’une « dimension sacramentelle de la prédication ».  9 

Car  comme  la  Cène,  elle  rend  Dieu  présent.  Non  pas  de  manière  « réelle », 
« chosifiée »  au  sens  étymologique  et  catholique  du  terme,  mais  de  manière 
« véritable » parce que reçue comme présence de Dieu dans la vie du croyant, ici et 
maintenant. 10

La théologie protestante considère d’ailleurs que la prédication et les sacrements 
sont deux manifestations de la Parole :la Parole que l’on entend et la Parole que l’on 
voit. Elles constituent les deux « marques » de la vraie Église. 11

En même temps, si l’on s’en tenait à cette sorte d’identification entre Parole de Dieu 
et prédication, qui oserait encore prêcher !? 12

Ce serait, de surcroît, tomber dans le même fondamentalisme que celui qui identifie 
la  Parole  de  Dieu  à  la  lettre  des  Écritures  bibliques.  Cela  ne  ferait  pas  droit  au 
caractère toujours et inévitablement existentiel et humain de la prédication. 13

7 « Lorsque le dimanche matin, écrit-il, les cloches sonnent, appelant à l’Église fidèles et pasteurs, il est certain  
qu’elles expriment l’attente d’un événement important,  significatif,  décisif  même » Cette  attente,  poursuit-il 
c’est « le désir d’entendre la Parole de Dieu » 
Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les 
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), pp. 133, 135-137.
8 Dietrich BONHOEFFER, La parole de la prédication, Genève, Labor et Fides, 1992, p.24 et 29.
9 Bernard REYMOND, De vive voix, Genève, Labor et Fides, 1998, pp. 33ss
10 Concernant  CALVIN,  « la  prédication  n’est  rien  de  moins,  aux  yeux  du  Réformateur  français,  qu’une 
christophanie ou qu’une théophanie. Quand le pasteur annonce l’Évangile, Dieu est réellement présent, aussi  
présent que dans la célébration des sacrements ».
Richard STAUFFER, « L’homilétique de Calvin », in : Collectif Communion et communication, Genève, Labor et Fides, 
1978, p.58.
11 Avec la distinction entre la Parole que l’on entend (verbum audibile : la prédication) et la Parole que l’on voit 
(verbum visibile : le sacrement) qui sont, pour la Réforme, les deux marquesde l’Église.
12 « Qui a le droit de prêcher, qui peut prêcher quand il sait de quoi il s’agit dans la prédication ? » 
Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p.152
13 « La prédication c’est tout ensemble la Parole et les mots. Celui qui nie toute relation entre ses mots à lui et la 
Parole  de  Dieu,  soit  par  sentiment  d’humilité,  soit  par  refus  d’assumer  l’autorité  et  la  responsabilité  du  
ministère, enlève à la prédication son objet et la place qui lui revient… En revanche, celui qui, lorsqu’il prêche  
identifie ses propres mots à la Parole de Dieu, se revêt du rôle qui revient à Dieu. Rien ne permet de justifier  
cette prétention (…) Ce que le prédicateur doit faire, c’est se servir des mots que sa culture et sa tradition 
mettent à sa disposition, choisir les plus clairs, les plus vivants et les plus appropriés, les arranger de façon à  

5



Car, comme dans les textes de la Bible, la Parole de Dieu y est inextricablement liée 
aux paroles humaines, rien qu’humaines, parfois trop humaines avec leurs limites et 
leurs fragilités. 
La présence de Dieu ne réside donc pas dans l’efficacité de ces mots humains, mais 
elle est l’œuvre de Dieu lui-même. 14 Ainsi, écrit LUTHER, « La bouche et la parole du 
prédicateur que j’ai entendu, n’est pas la sienne mais c’est la parole et la prédication 
du Saint Esprit » 15.

2.2 L’action du Saint-Esprit

Ce « témoignage intérieur du Saint-Esprit », pour reprendre les mots de CALVIN, peut 
se situer, à plusieurs niveaux. 
Son  « action  secrète »  est  déjà  présente,  au  moment  où  les  mots  humains  des 
écrivains bibliques témoignent de la présence de Dieu ou de l’Évangile du Christ 
dans leurs vies. C’est en cela que nous disons qu’ils sont « inspirés ».16

Le Saint-Esprit est aussi à l’œuvre quand la prédicatrice/le prédicateur prépare sa 
prédication par son travail exégétique, homilétique, rhétorique...  Et quand il prie 
pour demander à Dieu qu’il  l’éclaire et le soutienne. Il  est encore là au moment 
même où il prêche. 
Il opère aussi dans l’intimité des cœurs et des consciences des auditrices/auditeurs. 
17 C’est,  au cours  du culte,  le  sens de la  prière avant  les  lectures  bibliques pour 
demander à Dieu son Esprit afin d’éclairer aussi bien celle ou celui prêche que les  
personnes de son auditoire.
C’est  son action mystérieuse qui  fait  que parfois  une prédication hésitante aura 
touché des cœurs, tandis qu’une prédication brillante dans sa forme aura laissé des 
auditeurs indifférents. 
Cette  assurance  de  l’action  du  Saint  Esprit  est  un  grand  encouragement, 
notamment pour la prédicatrice/le prédicateur dans leur exigeante et lourde charge. 

transmettre la vérité et à susciter l’intérêt, et les offrir à Dieu dans son sermon. Et c’est Dieu qui façonnera les  
mots pour en faire sa Parole. » 
Fred B. CRADDOCK, Prêcher, Genève : Labor et Fides, 1991, pp. 18-19
14 Cf Distinction entre la « parole externe » (verbaux externum) et la « parole interne »(verbum internum). La 
« parole  externe »  est  celle  qui,  de  l’extérieur,  frappe  les  oreilles  des  auditeurs.  C’est  celle  dont  s’occupe 
l’homilétique, l’art  de la prédication. Rien ne dit  qu’elle puisse ou doive par elle-même convaincre ceux qui  
l’entendent. Pour que cela soit, il faut que soit à l’œuvre la «  parole interne », celle qui correspond à l’action 
« secrète » du Saint-Esprit.
15 Cité par Marc LIENHARDT, Martin Luther. Un temps, une vie, un message, p.142
16« Les apôtres ont été, écrit Calvin,  comme les notaires jurés du Saint-Esprit pour que leurs Écritures soient 
tenues comme authentiques »
Jean CALVIN, Institution Chrétienne, IV, Genève : Labor et Fides, p. 148
17 « Ce que nous pouvons affirmer, conclue-t-il, c’est que nous revendiquons la promesse de la présence de Dieu 
dans la prédication avec autant de certitude que dans l’adoration ou l’action missionnaire. La puissance qui  
transforma un souper à Emmaüs en sacrement (Luc 24/28-35) est capable de transformer nos mots en Parole de  
Dieu. » Nous devons croire « avec confiance que le Dieu qui nous donne vocation de prêcher ne nous abandonne 
pas dans le monde, armés de notre seule rhétorique. Nous savons tous que c’est Dieu qui ouvre l’oreille et qui  
délie la langue. »
Fred B. CRADDOCK, Prêcher, Genève : Labor et Fides, 1991, pp. 29-30

6



Paul écrit (1 Co 2/2-5) « J’ai été devant vous faible et tout tremblant ; ma parole et 
ma  prédication  n’avaient  rien  des  discours  persuasifs  de  la  sagesse,  mais  elles 
étaient une démonstration faite par la puissance de l’Esprit, afin que votre foi ne 
soit pas fondée sur la sagesse des hommes, mais sur la puissance de Dieu. » 
Ainsi, la présence de Dieu n’est pas liée aux paroles mêmes du prédicateur, mais à 
cet  événement dont il  témoigne,  quand sa prédication aide,  celui  qui  l’entend,  à 
placer et comprendre sa vie devant Dieu.

2.3 L’événement d’une rencontre 

Par conséquent, la prédication n’a pas pour but de transmettre un savoir, mais elle 
vise  à  rendre  Dieu  présent  et  susciter  l’événement  de  cette  rencontre  avec  Lui 
qu’est la foi. 
En effet, tout langage a au moins deux fonctions qui ne sont jamais complètement 
séparables ni exclusives. Il peut d’une part communiquer un message, apporter des 
connaissances à quelqu’un. Par exemple une conférence ou un cours. Mais il peut 
aussi ouvrir à une reconnaissance, c’est-à-dire attester la présence d’un sujet pour un 
autre sujet et provoquer leur rencontre. (Ex ? la carte d’un enfant envoyé de son 
camp scout qui  ne dit  pas grand-chose au plan du savoir  mais qui  dit  l’essentiel 
d’une présence, d’une relation)
La  prédication  et  sa  réception  mettent  donc  en  jeu  toute  la  personne,  non 
seulement  l’intelligence  et  la  parole  mais  aussi  la  sensibilité,  les  émotions, 
l’affectivité…18

C’est  dire  que  la  prédication,  dès  lors  qu’elle  est  existentielle,  est  toujours  et 
forcément contextuelle. Elle rejoint auditrices et auditeurs tels qu’ils sont, là où ils 
sont, là où ils en sont de leurs existences, aux prises avec les préoccupations ultimes 
de l’humain : la réalité de sa finitude, du mal, de la mort.
Ce que BARTH appelle « les questions suprêmes, les questions dernières » que l’on ne 
saurait « nourrir par des réponses légères et avant-dernières. »19

Pour  reprendre  une image de Fred B.  CRADDOCK,  la  prédication  tend  à  ceux  qui 
l’écoutent un miroir  dans lequel  se reconnaître.  Ce qu’il  appelle le  processus de 
recognition,  quand,  écoutant la  prédication,  l’auditeur se reconnaît  et  peut dire : 
« c’est vraiment de moi qu’il parle » ! 

18 Bernard  REYMOND parle  « d’exégèse  du  cœur  humain »,  ou  plus  largement  « d’exégèse  de  la  condition 
humaine ».
19 « Nos auditeurs attendent de nous que nous les comprenions mieux qu’ils ne se comprennent eux-mêmes,  
que nous les prenions davantage au sérieux qu’ils ne le font eux-mêmes. Ce n’est pas quand nous pénétrons 
profondément dans la blessure qu’ils nous apportent que nous manquons d’amour, mais bien lorsque nous 
nous bornons à la toucher légèrement, comme si nous ne savions pas pourquoi ils viennent à nous. Et ce n’est  
pas quand nous admettons qu’ils viennent à nous, hantés par les suprêmes questions, les questions dernières,  
que nous nous berçons d’illusions, mais bien quand nous pensons qu’étant venus à nous, ils se laisseront nourrir  
par des réponses légères et avant-dernières. » 
Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les 
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p.137-138

7



Sauf que dans ce miroir, il ne s’y voit plus tel qu’il s’imagine ou se voit lui-même. 
Mais il s’y découvre sous le regard de Dieu, le regard de sa grâce qui libère. 
La  prédication  atteint  son  but  quand  l’auditeur  peut  dire  « ces  mots  m’ont 
« touché ». Dans tous les sens du verbe toucher : ils m’ont atteint, ils m’ont rejoint et 
ils ne m’ont pas laissé indemne. 
Il n’est pas au pouvoir du prédicateur de provoquer cet événement existentiel, mais 
il peut par ses mots renvoyer à cette présence qui est au-delà de tous les discours.

3. PRÊCHER, UNE MODALITÉ DE L’INCARNATION

3.1 La Parole de Dieu s’est faite chair dans les langages humains

Ainsi, écrit mon collègue Guilhen ANTIER, « L’homme qui "monte en chaire" ne fait au 
final rien d’autre qu’accueillir, en même temps qu’il le désigne, Dieu qui "descend en 
chair" ».  20 On  ne  saurait  mieux  dire  que  la  prédication  est  une  modalité  de 
l’incarnation. 
En effet, écrit pour sa part Paul  RICŒUR, « "la Parole a été faite chair" (Jn 1,14). Et 
comme la chair c’est l’homme et que l’homme est langage, devenir chair c’est, pour 
la Parole, devenir langage au sens humain du mot. » 21

Après la mort et la résurrection du Christ, la Parole continuera de s’incarner dans 
des langages humains, à travers la prédication des témoins. 
Certes  nous  avons  vu  qu’en  eux-mêmes,  les  mots  humains  ne  peuvent  susciter 
l’événement de la foi. Si cette rencontre advient, c’est parce qu’à travers les gestes 
et les paroles humaines, Dieu parle. 
Toutefois, cela n’entraîne aucunement une déresponsabilisation du prédicateur. En 
effet, si la foi ne dépend pas de la puissance des langages humains, elle ne pourrait 
survenir, la rencontre avec le Christ ne pourrait advenir, si des prédicateurs, ne se 
risquaient à annoncer, même maladroitement, la Parole qu’ils ont reçue. 
Car cette Parole ne se dit pas autrement, ni ailleurs, qu’à travers nos langages, Pas 
seulement verbaux d’ailleurs. Nous serons amenés à en parler ultérieurement : le 
regard, le visage, la posture, le corps…, sauf à considérer que l’incarnation n’est 
qu’un « faire semblant ».

3.2 Le prédicateur, serviteur du langage

20 Guilhen ANTIER,  « Karl Barth :  la grâce et le sérieux, Détresse et promesse de la prédication chrétienne en 
modernité liquide », in Revue de théologie et de philosophie, 151 (2019), p.238.
21 « La parole a été faite chair » (Jn 1/14). Et comme la chair c’est l’homme et que l’homme est langage -devenir 
chair c’est, pour la Parole, devenir langage au sens humain et séculier du mot ». 
Paul RICŒUR, « Contribution d’une réflexion sur le langage à une théologie de la Parole » in Revue de Théologie et 
de Philosophie, 1968/5-6, p.335

8



D’où l’importance,  pour le prédicateur,  de travailler  sur les langages qu’il  utilise, 
même s’il ne sait jamais comment ils viendront se nouer dans l’existence de celui à 
qui il parle et peut-être ouvrir pour lui la possibilité d’une rencontre avec le Christ. 
Sa tâche est de conduire l’auditeur sur un seuil au-delà duquel les mots poursuivent 
leur course et au-delà duquel c’est un Autre, c’est Dieu, qui parle.
Certes,  il  ne  s’agit  pas  de  succomber  aux  artifices  de  la  communication 
contemporaine et à ses rêves illusoires d’efficacité. On connaît les dérives de cette 
idéologie communicationnelle fustigée par l’homme de théâtre Valère  NOVARINA : 
« Voici  que  les  hommes  s’échangent  maintenant  les  mots  comme  des  idoles 
invisibles,  ne s’en forgeant  plus  qu’une monnaie :  nous finirons un jour  muets  à 
force de communiquer ; la fin de l’histoire est sans parole. » 22  
De même les techniques rhétoriques ne sauraient être une fin en soi, ni asservir ou 
occulter la Parole. 23Mais croire en la puissance de la Parole de Dieu ne dispense pas 
de travailler la mise en forme du discours qui la porte, afin de lui ouvrir un chemin à  
travers nos humbles mots. 
Car au fond, l’Évangile lui-même ne change pas, ce qui change c’est la manière dont 
il  vient  au  langage,  dont  on en rend compte et  dont  il  rencontre  le  langage et  
l’existence d’autrui.
Une fois encore on pense à LUTHER qui portait ce souci de l’annonce publique de la 
Parole  de  Dieu  et  donc  des  modalités  de  sa  communication.  Il  a  interprété  et 
transmis le message évangélique à partir des questions de son temps, en utilisant et 
renouvelant les langages et le vocabulaire disponibles, afin de rendre accessibles la 
bonne nouvelle. Le prédicateur, écrit-il, doit « interroger la mère dans sa maison, les 
enfants dans les rues, l’homme du commun sur le marché, et considérer leur bouche 
pour  savoir  comment  ils  parlent,  afin  de  traduire  d’après  cela,  alors  ils 
comprennent. » 24  « Si l’on prêche sur l’article de la justification, les gens dorment et 
toussent. Si l’on raconte des histoires ou que l’on donne des exemples, les oreilles 
se dressent dans une écoute attentive et silencieuse ». 25

3.3 Travailler sur les langages

22 Valère NOVARINA, Devant la parole,Paris, POL, 1999, p. 13 sq.
23Il importe donc de toujours garder en mémoire la méfiance des théologiens de la Parole, comme Karl BARTH ou 
Dietrich BONHOEFFER.
« Notre langage doit être préparé jusque dans la formulation, sans qu’il devienne pour autant une déclamation. Il y  
perdrait sa véracité et son naturel. (…) Celui qui, selon d’autres normes, peut être un mauvais orateur, mais qui  
prêche selon le don qu’il a reçu, peut exercer, et exercera une grande influence spirituelle. »
Dietrich BONHOEFFER, La parole de la prédication, Genève : Labor et Fides, 1992, pp. 82-83
24 Martin LUTHER, L’art de traduire et l’intercession des saints, Œuvres, VI, Genève, Labor et Fides, 1964, p.195.
25 « Quand je prêche en chaire, je ne pense qu’à prêcher pour les valets et les servantes ("mes Jeannots et mes  
Babettes"). Je ne voudrais pas monter en chaire pour le Dr Jonas, ou pour Philippe (Mélanchthon), ou pour  
toute l’Université ; ils ont tout ce qu’il faut pour lire la Bible. Et quand on ne veut prêcher que pour les plus  
savants (…) et  répandre à leurs pieds des chefs d’œuvre,  le  pauvre peuple vous regard comme ferait  une 
vache ».
Martin LUTHER,Propos de table, Paris, 1932 (retirage 1975), p.25. Cite par p.21 Cité par Albert GREINER, Sur le Roc de 
la Parole, Paris, 1996, Les Bergers et les Mages, p.21.

9



Aujourd’hui,  cette  attention  à  la  forme  est  d’autant  plus  importante,  que  nous 
vivons de plus en plus dans une culture du  zapping,  de l’immédiateté, du format 
court, où les capacités d’attention à un discours sont particulièrement amoindries. 
De surcroît,  dans un contexte de déchristianisation où il  est  difficile  et  pourtant 
important d’être compréhensible par les personnes qui ne sont pas du sérail et qui 
ne connaissent pas les codes. 
Cela implique de travailler la structuration et la fluidité du discours, les mots, les 
images,  le  vocabulaire  employés,  les  effets  rhétoriques,  les  éléments  d’une 
communication adaptée, où la voix, la tonalité, le rythme, les émotions jouent un 
rôle essentiel. Même le silence est un langage qui permet l’appropriation intérieure 
par le sujet.
Peut-être  importe-t-il  de  réfléchir  à  de  nouveaux  langages  qui  ne  feraient  pas 
seulement  appel  à  la  cérébralité.  Mais  qui  solliciteraient  aussi  les  autres  sens, 
sensations, les sentiments, le corps, l’imaginaire… 26

Il y a aussi les nouveaux supports de la prédication, suivant des modalités et dans 
des formats auxquels nous n’étions pas forcément habitués  27. Je pense à tout ce 
que la crise sanitaire nous a conduits à inventer pour continuer à prier et partager la 
Parole ensembles : le téléphone, la radio, la télé, YouTube, Internet ont permis, non 
seulement de nourrir la communauté, mais ils l’ont élargie. Des personnes qui ne 
sont  pas  des  membres  de nos  Églises  ont  pu,  grâce  à  eux,  entendre  et  parfois 
découvrir l’Évangile. La prédication a pu ainsi atteindre des gens qui ne sont pas des 
fidèles  de  nos  cultes.  Ces  nouveaux  médias  peuvent  éventuellement  nous 
permettre aussi une ouverture intergénérationnelle.
Considérer donc tout ce travail sur les mots et les langages de la prédication comme 
de purs artifices inutiles, serait mépriser l’incarnation. 
Plus concrètement, c’est s’exposer à faire, ou à subir, des sermons ennuyeux que 
l’on ne comprend pas, que l’on n’écoute pas, dont on perd très vite le fil. Ou encore 
des conférences, qui peuvent être brillantes dans le champ du savoir, mais qui ne 
touchent personne, car elles sont sans résonnances ni impacts existentiels. 
On voit l’importance et l’exigence de ce chantier sur les mots, car la Parole n’advient 
pas sans leur médiation. 

26 « « Pour prêcher, il importe donc de travailler sur les mots et les gestes qui constituent les langages humains,  
tout en sachant que, du fait de l’opacité du langage, il n’y a jamais coïncidence entre ces mots humains et les  
réalités qu’ils veulent désigner, la recherche de nouveaux langages qui ne fassent pas seulement appel à la  
cérébralité mais qui puissent aussi solliciter les émotions, les sensations, les sentiments, le corps, l’imaginaire…
Les  modalités  artistique,  symbolique,  poétique,  humoristique  du  langage  peuvent  être  particulièrement 
adaptées pour évoquer sans enfermer, pour rendre compte de manière plurielle d’une Parole qui se refuse à 
« une logique de l’univoque ». 
Jean-Daniel CAUSSE, « Évangile, transmission et signifiant », Études Théologiques et Religieuses, 1999/3, p.386.
27Jérôme COTTIN est aujourd’hui un spécialiste de ce qu’il appelle les « prédications visuelles » à partir d’œuvres 
d’art ou d’images.
Jérôme COTTIN, « Prédication et images : l’exemple des "prédications visuelles" » in : Gerd THEISSENet al.,  Le défi 
homilétique, Genève, Labor et Fides, 1994, pp. 253-270.

10



En même temps, s’il faut s’y engager résolument, c’est en mesurant humblement 
que la Parole de Dieu dépasse nos mots humains, elle se dérobe au « dire » que 
l’énonciateur cherche à construire.28. 

3.4 Le paradoxe du prédicateur

Mais cet écart qui se creuse entre ce que l’on dit et ce que l’on veut dire, entre la 
« bouche » et l’« oreille », entre ce que l’on dit et ce qui vient se nouer dans l’histoire 
singulière de celui qui l’entend, cet espace est précisément celui que l’auditeur va 
pouvoir  habiter,  notamment  avec  ses  propres  mots,  ses  propres  questions  et 
réalités existentielles…. Espace pour l’appropriation personnelle, au plus intime de 
soi-même,  en  même  temps  qu’au  cœur  de  l’existence  publique  de  chacune  et 
chacun.
Cet inévitable écart dans tout discours est promesse de paroles multiples encore à 
venir.  Elle  ouvre  le  destinataire  à  ce  travail  par  lequel  la  parole  entendue  peut 
devenir  Parole  de  Dieu  pour  lui,  le  rejoignant  de  manière  personnelle  et 
existentielle.
Tel est le paradoxe du prédicateur : serviteur des mots, il n’est pas maître du sens. Il 
travaille comme si le résultat ultime de sa prédication dépendait de lui, alors qu’il est 
l’œuvre  de  Dieu.  Même  la  meilleure  préparation  possible  ne  mène  pas 
nécessairement la prédication à son accomplissement. 
C’est  pourtant  et  seulement  par  ces  mots  que la  Parole  de  Dieu peut  rejoindre 
chacune et chacun et susciter la rencontre avec le Christ, par-delà l’imperfection des 
discours,  l’insuffisance  des  performances  langagières  et  malgré,  finalement,  la 
pauvreté pécheresse de celle ou celui qui prêche. 29 J’aime bien ce texte de LUTHER 
qui encourage le prédicateur, tout en le ramenant à l’humilité.30

CONCLUSION

28 Cf Catherine CHALIER, « Philosophie et Révélation », Esprit, 1982/9, p.141.
29 « La promesse faite à la prédication chrétienne, c’est que nous parlions la Parole de Dieu. Promesse n’est pas 
accomplissement. La promesse cela veut dire que l’accomplissement nous est promis. La promesse n’abolit pas  
la nécessité de croire, elle la fonde. La promesse c’est la part de l’homme ; l’accomplissement c’est la part de 
Dieu. Que ce qui est de Dieu soit aussi  de l’homme, on ne peut pas le savoir,  on ne peut que le croire. Ne  
confondons pas la part de Dieu et la part de l’homme…. Que nous aussi, nous parlions la Parole de Dieu, nous ne 
pouvons que le croire ! La Parole de Dieu sur les lèvres humaines, cela n’est pas possible, cela n’arrive pas, cela 
ne peut se voir, ni se réaliser. Et pourtant l’action de Dieu, c’est bien l’événement vers lequel sont tournées  
l’attente du ciel et l’attente de la terre. »
Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole de Dieu et parole humaine, Paris, Les 
Bergers et les Mages, 1966 (1922, 1934), p.150-151
30 « Le fait que Dieu accorde aussi la Parole par de méchants fripons et par des impies n’est pas une petite grâce.  
Dans une certaine mesure, il est même plus dangereux qu’il l’accorde par l’intermédiaire de saints personnages,  
que lorsqu’il  la donne par des hommes qui ne le sont pas. En effet, des auditeurs dépourvus de jugeote se 
laissent prendre et ils s’attachent plus à la sainteté des hommes qu’à la parole de Dieu. Ce faisant l’homme est  
plus honoré que Dieu et que Sa Parole. » 
WA, 26, 164, 7-15. Cité par Albert GREINER, Sur le Roc de la Parole, Paris, 1996, Les Bergers et les Mages, p. 17.

11



Je dirai, pour ne pas conclure, que le prédicateur est, au fond, un témoin 31. Comme 
le témoin, le prédicateur dit « viens et vois » (Jn 1,47). Il peut baliser un chemin, le 
rendre possible ou plutôt faire en sorte qu’il ne soit pas trop parsemé d’obstacles. 
Mais  son  rôle  s’arrête  là.  Il  ne  maîtrise  pas  ce  qui  se  passe  ensuite,  cela  ne  lui 
appartient pas. 
En  cela,  JEAN-BAPTISTE est  la  figure  du  prédicateur.  Comme  dans  le  retable  de 
Grünewald, il est celui qui, de son gros doigt, désigne le Christ. Celui dont il  dit  « il 
faut qu’il grandisse et que moi, je diminue » (Jn 3,30). 
Le prédicateur est appelé à s’effacer devant la Parole qu’il porte. Par sa prédication, 
il ouvre un espace pour qu’un Autre vienne. 
CALVIN disait  des  prédicateurs  qu’ils  « sont  comme  laboureurs  qui  labourent  et 
sèment. […] Après avoir jeté la semence en terre, ils aident à la terre autant qu’ils 
peuvent, jusqu’à ce qu’elles produisent ce qu’elle a conçu ; mais de faire que leur 
labeur fructifie, cela certes est un miracle de la grâce de Dieu, et non point œuvre 
d’industrie humaine. » 32

Ce propos constitue un encouragement pour nous lorsque nous prêchons, à savoir 
que nos paroles sont toujours des paroles à la grâce de Dieu.

MICHEL BERTRAND

31 Cf. Thomas G. LONG, Pratiques de la prédication, Genève, Labor et Fides, 2009, p.69ss.
32 Jean CALVIN, « Commentaire sur 1ère épître aux Corinthiens », in : Commentaires de Jehan Calvin sur le Nouveau 
Testament, tome troisième, Paris, Librairie Ch. Meyrueis et compagnie, 1855, p.316.

12


